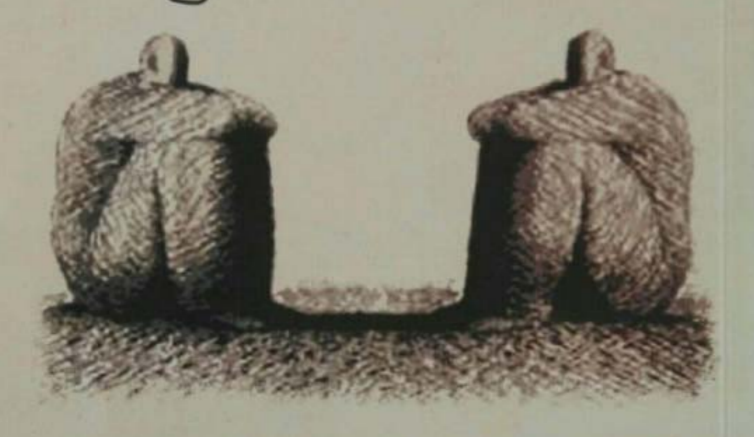
# م گوش دادن



اریک فروم ترجمه پروین قائمی



# هنر گوش دادن

اریک فروم

مترجم پروین قائم*ی* 

#### The art of listening

#### Erich Fromm

Constable, London, 1994

: فروم، اریک، ۱۹۰۰ ـ ۱۹۸۰ م. برشناسه

Fromm, Erich

: هنرگوشِ دادن / اریک فروم؛ [مترجم] پروین قائمی. عنوان و نام پدیدآور

: تهرأن: أشيان، ١٣٨٩.

مشخصات ظاهري

: ۲۸۰ ص. : ۵۵۰۰۰ ریال 3-67-978-978

: عنوان اصلي: The Art of Listening

: نمایه بادداشت

: روانکاوی موضوع :گوش دادن ـ ـ جنبههای روانشناسی

: قائمی، پروین، ۱۳۳۲ \_ ، مترجم. : ۱۳۸۸ ۹ هـ ۴ ف / BF ۱۰۹

ردەبن*دى* كَنگرە 10./1904

ردەبندى ديويى ماره کتابشناسی ملی : ۱۸۶۳۳۷۸



#### اريک فروم

#### هنر گوش دادن

ترجمهي پروين قائمي طراحی و آمادهسازی روی جلد: هاله قربانی تهرانی

حروفچيني: مونا قائمي

امور هنری: ابراهیم توکلی

چاپ اول: ۱۳۸۹

تبراز: ۲۰۰۰ نسخه

قىمت: ۵۵۰۰۰ رىال

مركز فروش: خيابان انقلاب، خيابان ارديبهشت، خيابان شهداي ژاندارمري، بن بست مرکزی، بلاک ۲۶۶، تلفن: ۶۶۹۶۵۳۷۷ ـ ۶۶۹۷۲۷۹۲ ashian2002@yahoo.com

ISBN: 978-964-7518-67-3

شارک: ۳-۶۷-۸۵۱۸ ۹۷۸

#### با تشکر از آقای رضا عبادی برای همکاریهای ارزندهشان

پروین قائمی

### فهرست مطالب

| ۵   | پیشگفتار ویراستار                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 11  | بخش ۱. عوامل منجر به تغییر بیمار در روانکاوی              |
| ١٣  | ۱. عوامل درمان بر اساس آرای زیگموند فروید و نقد من        |
|     | ۲. روانرنجوریهای خوشخیم و بدخیم ـ همراه با پرونده         |
| ۲۳  | یک بیمار روانرنجور خوشخیم                                 |
|     | ۳.عوامل سرشتی و سایر عوامل در درمان                       |
| ۵۱  | بخش ۲. جنبههای درمانی روانکاوی                            |
|     | ۴. روانکاوی چیست؟                                         |
|     | ۵. پیش شرطهای درمانی                                      |
|     | ۶.عوامل منتهی به تاثیر درمانی                             |
| ١٢٣ | ۷. در باره رابطه درمانی۷                                  |
| 141 | ۸. کارکردها و شیوههای فرآیند روان کاوی                    |
|     | ۹.کریستین: یک شرح حال با اشاراتی در باره شیوه درمانی و در |
|     | ۱۰. شیوههای خاص برای معالجه روانرنجورهای شخصیتی مدر       |
|     | ۱۱.«تکنیک» روانکاوانه– یا،هنر گوش دادن                    |
|     | كتابشناسىكتابشناسى                                        |
| ۲۷۵ | مانه                                                      |

#### پیشگفتار ویراستار

اریک فروم به عنوان یک درمانگر برای اغلب مردم فرد شناخته شده ای است. او بیش از ۵۰ سال به روانکاوی اشتغال داشت و بیش از ۴۰ سال در مؤسسات تعلیم و تربیب روانکاوی نیویبورک و مکزیکوسیتی به عنوان مدرس، مدیر و سخنران دانشگاهی فعالیت کرد. تمام افرادی که در زمینه روانکاوی فعالیت می کردند، شور و بی قراری او را به عنوان یک جوینده حقیقت و مصاحبی دقیق و منقد و نیز توانایی فوق العاده او را برای همدلی، آشنایی و آمادگی برای ایجاد ارتباط سریع با دیگران احساس کرده اند.

هر چند فروم همواره طرحهای جدیدی داشت که بنویسد و شیوه درمانی ویژه خود را نیز تألیف میکرد، لیکن طرحهای او هرگز بهدرستی درک نشدند، از اینرو گزارشهایی که درباره نحوه تعامل او با بیمارانی که در مقابل او و روانکاوان یا همکارانش مینشستند، از ارزشهای پایداری برخوردار هستند. مهمتر از همه، باید به این آثار اشاره کرد:

آر. یو. آکرت<sup>۱</sup>، جی. چرزانوسکی<sup>۲</sup>، آر. ام. کراولی<sup>۳</sup>، دی. الکین<sup>۱</sup>، ال. اپستین<sup>۵</sup>، آ. اچ. فاینز<sup>۲</sup>، آ. گورویچ<sup>۲</sup>آ. گری<sup>۲</sup>، ام. هورنی اکارت<sup>۱</sup>، جی. اس.

<sup>1.</sup> R. U. Akeret (1975)

<sup>2.</sup> G. Chrzanowski (1993, 1977)

<sup>3.</sup> R. M. Crowley (1981)

<sup>4.</sup> D. Elkin (1981)

<sup>5.</sup> L. Epstien (1975)

<sup>6.</sup> A. H. Feiner (1975)

<sup>7.</sup> A. Gourevitch (1981) 8. A. Grey (1993, 1992)

<sup>9.</sup> M. Homey Eckardt (1992, 1983, 1982, 1975)

كوآور'، بي. لانديس'، آر. ام. لسر"، بي. لوبان پلوززا و يـو. اگلس، ام. نورل ، دی. ای. شکتر ، جی. سیلوا گارسیا ، آر. اشپیگل ، ای. اس. تویر ۱۰ و بی. لاندیس ۱۱، ای. جی. وایتنبرگ ۱۲، بی. ولشتاین ۱۳. همچنین طی سالهای ۱۹۶۵ تا ۱۹۷۵ به همت دانشجویان مکزیکی اریک فـروم، Revista de Psicoana'lisis, psiquiatria y psicologia این آثار در نشریه و نیـز نـشریات بعـدی (Memoria, Anuario) مؤسـسه روانکـاوی در مکزیکو که توسط فروم پایه گذاری شده بود، چاپ شدند. همکاری هایی توسط افرادی چون ام. باچچیاگالوپپی ۱٬ م. باچچیاگالوپپی و آر. بیانکولی ۱۵، آر. بیانکولی ۱۶، دی. برستون ۱۷، ام. کورتینا ۱۸، آر. فانک ۱۹ و ال. فون وردر تو درساره آشار فوقاله ذكر و تا حدى در مورد دستنوشتههای فروم که چاپ نشده بودند، صورت گرفت. بهآسانی می توان فهرستی از آثاری را که فروم درباره پرسشهای موجود در درمان از طریق روان کاوی منتشر کرده است، ارائه کرد: فصلی درباره درک او از رؤیاها (در کتاب ای. فروم، چاپ سوم سال ۱۹۵۱)، نوشتهای

J. S. Kwawer (1991, 1975)
 B. Landis (1981, 1981, 1975)

<sup>3.</sup> R. M. Lesser (1992)

<sup>4.</sup> B. Luban-Plozza (1992)
5. U. Egles (1982)
6. M. Norell (1981, 1975)
7. D. E. Schecter (1981, 1981, 1981, 1971)
8. J. Silva Garcia (1990, 1984)
9. R. Spiegel (1983, 1981)

<sup>9.</sup> R. Spiegel (1983, 1981) 10. E. S. Tauber (1988, 1982, 1981, 1981, 1980, 1979, 1979, 1959)

<sup>11.</sup> B. Landis (1971) 12. E. G. Witenberg (1981)

<sup>13.</sup> B. Wolestein (1981)

<sup>14.</sup> M. Bacciagaluppi (1993, 1993, 1991, 1991, 1989) 15. R. Biancoli (1993)

<sup>16. (1992, 1987)</sup> 

<sup>17.</sup> D. Burston (1991) 18. M. Cortina (1992)

<sup>19.</sup> R. Funk (1993)

<sup>20.</sup> L. Von Werder (1990)

درباره کتاب «مورد هانس کوچولو»ی فروید (ای. فروم، چاپ یازدهم ۱۹۶۶) و تأمّلاتی درباره سئوالات درمانی \_ فنی (که درسرتاسر کتاب ای. فروم، چاپ دوم ۱۹۷۹ پراکنده است و همچنین در بخش «تجدید نظری بر درمان از طریق روانکاوی» در ای. فروم، چاپ دوم ۱۹۹۰، ضفحات ۸۰ \_ ۷۰). مصاحبه ریچارد. آی. ایوانس با فروم در سال ۱۹۶۳ در مورد سئوالاتی درباره مفهوم درمان از نظر او که به زبانهای انگلیسی، ایتالیایی و چند زبان دیگر ترجمه و برخلاف میل فروم، در سال ۱۹۶۶ توسط ایوانس منتشر شد. به این مصاحبه نمی توان به عنوان یک منبع معتبر استناد کرد، زیرا به قول فروم «بنا بر قضاوت من، ایس مصاحبه، هیچ بینش مفیدی درباره کارم ارائه نمی دهد.» و «نه مقدمه و ورودی به کار من است و نه مروری بر آن». برخی از آرای فروم درباره شیوه درمانی وی که در این نوار مصاحبه بیان شده اند، کلمه به کلمه شیوه در این کتاب آورده شدهاند.

متنهایی که پس از فوت فروم در این کتاب چاپ شدند، نه در زمینه درمان از طریق روانکاوی، کتاب درسی مناسبی هستند و نه می توان آنها را جایگزین به اصطلاح تکنیک روانکاوی فروم کرد. ایس موضوع ابدا تصادفی نیست که فروم درباره شیوه درمان روانکاوی خود کتاب درسی ننوشته و مکتب روانکاوی ویژهای را تأسیس نکرده است. جنبه خاص شیوه درمانی فروم را نمی توان به یک «تکنیک روانکاوانه» محدود کرد و روانکاو نمی تواند پشت نقاب «همه چیزدانی» درمان ارائه شده، پنهان شود.

کتاب حاضر فاقد اطلاعات لازم درباره تکنیک روان کاوی است. در حقیقت، بنابر عقیده فروم، برخلاف ادعای کتابهای درسی در ایس

زمینه، اساساً چنین تکنیکی وجود ندارد. در هر حال در ایس کتاب اطلاعاتی درباره فروم به عنوان درمانگر و شیوه او بیرای رسیدگی به رنجهای روحی و روانی مردمان عصر ما ارائه شده است. در شیوه درمانی ویژه فروم، نه نشانی از نظریهپردازیهای همراه با گزاف کویی و مفاهیم انتزاعی است و نه از روشهای تشخیصی درمانی مبتنی بر «برملا کردن رازهای بیماران» استفاده می شود، بلکه فروم در درمان بیماران، متکی بر درک مستقل و فردی خود از شناخت مسائل عمده بشری است. نگاه انسانی فروم بر تمامی آرا و اندیشههای وی و نیز شیوههای مواجهه او با بیمارانش سایه گسترده است. از نگاه فروم، بیمار کسی نیست که در مقابل پزشک قرار داشته و اصالتاً با او تفاوت داشته باشد. در این روش نوعی همدلی و همراهی بین تحلیل گر و تحلیل شونده وجود دارد و چنین فرض میشود که تحلیلگر آموخته است چگونـه یــا خود کنار بیاید و با این همه آمادگی دارد به جای پنهان شدن در پشت نقاب «تکنیک روانکاوی»، باز هم چیزهای بیشتری را یاد بگیرد. تحلیل گر، بیمار بعدی خود است و گاهی بیمارش، تبدیل به تحلیل گر او می شود. فروم می تواند بیمارش را جدی بگیرد، چون خودش را جدی مي گيرد. او مي تواند بيمار را تحليل كند، زيرا با استفاده از روش انتقال متقابل و تحلیل واکنشهایی که بیماران در او برمیانگیزند، در واقع به تحلیل خود میپردازد.

هیچیک از مطالب این کتاب به صورت دستنوشته وجود ندارند، بلکه صرفاً نسخهای از متن سخنرانیها، مصاحبهها و سمینارها به زبان انگلیسی وجود دارند. من سعی کردهام جنس کلمات را به صورت گفتاری و به همان شکلی که در متنها وجود دارند و اینک برای نخستین بار چاپ میشوند و معمولاً بدون یادداشتهای سخنرانیها به

من تحویل داده شدهاند، حفظ کنم. به استثنای بخش آخر، طبقهبندی و ترتیب مطالب و سرفصلها را خودم انتخاب و اضافه کردهام، بــا وجــود این، اضافات مهم را در [] قرار دادهام. نسخههای انگلیسی در آرشیو اریک فروم ٔ موجود است.

نخستین بخش این کتاب «عوامل منجر به تغییر بیمار در روان کاوی» شامل متن سخنرانی فروم در ۲۵ سپتامبر ۱۹۶۴ در انجمن هـری اسـتاک سولیوان ا عنوان اعلل تغییر بیمار در روان کاوی، به مناسبت افتتاح ساختمان جدید مؤسسه ویلیام آلانسون وایت در نیویوری است. این سخنرانی در نوع خود بی نظیر بود، زیرا فروم در آن، وجوه تمایز روانرنجوری خیراندیشانه و بدخواهانه را برمی شمرد و صراحتاً درباره محدودیتهای روان کاوی توضیح می دهد. (همچنین رجوع شود به اریک فروم، نسخه ۱۹۹۱ که بخشی از این مطلب، قبلاً در آن چاپ شده است.)

بخش دوم «جنبههای درمانی روانکاوی» گلچینی است از سخنان فروم در سمیناری که به همراه برنارد لاندیس ، در سال ۱۹۷۴، در لوکارنو و به مدت سه هفته برای دانشجویان امریکایی رشته روانشناسی برگزار کرد. در سالهای بعد، متن این سمینار که بالغ بر چهارصد صفحه می شد، توسط منشی فروم، جوان هیوز<sup>۵</sup> از روی نوارهای سمینار، تهیه و بخشی از آن توسط فروم بازخوانی شد. فروم در ابتدا قصد داشت بخشهایی از این نوشته ها را در کتابی درباره روانکاوی جمع آوری کند. قرار بود بخش اول کتاب به محدودیت های درک طرفداران مکتب

۱. آلمان، توبینگن، شماره ۲۴، Ursrainer Ring، ۲۴، المان، توبینگن، شماره

Harry Stack Sullivan
 William Alanson White

<sup>4.</sup> Bernard Landis

<sup>5.</sup> Joan Hughes

فروید از روان کاوی اختصاص یابد. فروم پس از آنکه کتاب داشتن یا بودن؟ را در سالهای ۱۹۷۶ و ۱۹۷۷ به اتمام رساند، دستنویس این کتاب را نوشت. قرار بود قسمت دوم کتاب، درواقع پاسخی به سئوالات مطرح شده درباره روش درمانی باشد و برای نگارش آن، متن سمینار سال ۱۹۷۴ را بازبینی کرد، اما یک حمله قلبی شدید در پائیز ۱۹۷۷، مانع ادامه کار فروم شد و در نتیجه قسمت اول کتاب که بحث درباره روان کاوی فروید است، سرانجام در سال ۱۹۷۹ به صورت مستقل از قسمت دوم چاپ شد (رجوع شود به کتاب آی. فروم سال ۱۹۷۹).

بخشهایی از متن سمینار ۱۹۷۴ که در اینجا چاپ شده است، شامل اطلاعات دست اولی درباره فروم درمانگر است (اطلاعاتی که به ویژه با اظهارات فروم در باره یک بیمار که توسط برنارد لاندیس به سمینار ارائه شد، غنای بیشتری یافت) و نیز شامل اطلاعاتی درباره دریافتهای فروم از اخــتلال روانرنجــوری شخــصیتی و ضــرورت تــدارک شــرایط و روشهای ویژه برای درمان این نوع بیماران است. بخشهایی از سـمینار سال ۱۹۷۴ با استفاده از اظهارات فروم در سال ۱۹۶۳، در مصاحبهای که قبلاً اشاره کردم، بسط بیشتری پیدا کردند. بخش آخر، با عنوانی که خود فروم انتخاب کرد، یعنی «تکنیک روانکاوی ـ یا هنر گـوش دادن» کمـی قبل از فوتش و در سال ۱۹۸۰ نوشته شد و قرار بود چاپ بخشهایی از سمینار ۱۹۷۴ را معرفی کند.

توبینگن، ژانویه ۱۹۹۴ راینر فانک (Lance W. Garmer توسط لانس. دبلیو. گارمر)

## بخش ١

عوامل منجر به تغییر بیمار در روان کاوی

## عوامل درمان بر اساس آرای زیگموند فروید و نقد من

به هنگام صحبت درباره عوامل منجر به روانکاوی، به نظر من مهم ترین اثری که درباره این موضوع نوشته شده است، مقاله فروید درباره تحلیل، پایانپذیر و پایانناپذیر (۱۹۳۷) و یکی از درخشان ترین مقاله های او و شاید بتوان گفت جسورانه ترین آنهاست، هر چند فروید در هیچیک از دیگر آثارش هم از جسارت کم نمی آورد. این مقاله اندکی قبل از مرگ فروید نوشته شده و به عبارتی آخرین جمع بندی او درباره تأثیر روانکاوی است. من در ابتدا به اجمال آرای اصلی او را در ایس مقاله بیان می کنم و سپس در بخش اصلی این سخنرانی، سعی خواهم کرد آنها را تفسیر کنم و احتمالاً پیشنهاداتی را در ارتباط با آنها مطرح سازم.

قبل از هر چیز، نکته جالب در این مقاله آن است که فروید نظریه روانکاویای را بیان میکند که از نخستین روزهای طرح آن چندان تغییری نکرده است. مفهوم مد نظر او از روانرنجوری این است که روانرنجوری تعارض بین غریزه و خود (نفس) است و در این کشمکش، یا نفس آنقدرها قوی نیست و یا غرایز، فوقالعاده نیرومند هستند، ولی در هر حال، قدرت نفس هم نامحدود نیست و نمی تواند در برابر هجوم نیروهای غریزی تاب بیاورد و در نتیجه، روانرنجوری پدید می آید. این مفهوم در خط و ادامه نظریه اولیه اوست و فروید بی آنکه خواسته باشد، جرح و تعدیلی در آن به وجود آورد، جوهره اصلی نظریه خود را بیان کرده است. در مطالبی که در پی خواهد آمد، درخواهیم یافت که روانکاوی چگونه می تواند خود (نفس) را که در کودکی، بسیار ضعیف است، تقویت کند و به او این توانایی و قدرت را بدهد که با نیروهای غریزی کنار بیاید.

ثانیاً میخواهیم ببینیم که از نظر فروید، درمان چیست؟ او ایس موضوع را بسیار واضح بیان می کند و مین آن را عیناً از کتاب تحلیل:

پایانپذیر و پایانناپذیر (چاپ ۱۹۳۷، جلد ۲۳، ص ۲۱۹) نقل می کنم:

«در ابتدا بیمار» ـ به هنگامی که از درمان صحبت می کنیم ـ «دیگر از علائم [قبلی] بیماری خود رنج نمی برد و بیر نگرانیها و موانع ذهنی خود غلبه می کند.» در اینجا نکته بسیار مهم دیگری مطرح می شود. فروید تصور نمی کند که با از بین بردن علائم بیماری، خود آن بیماری هم درمان می شود. تحلیل گر فقط زمانی می تواند اطمینان پیدا کند که بیماری درمان شده و علائم قبلی تکرار نخواهند شد که متقاعد شود از بیماری درمان شده و علائم قبلی تکرار نخواهند شد که متقاعد شود از محتویات ناخودآگاه ذهن بیماری از بین رفتهاند [البته در چهارچوب فیری در واقع فروید در اینجا از «رام کیردن غراییز» سخن می گوید (همان، ص ۲۲). بنا به گفته فروید، فرآیند روانکاوی، در واقع رام کردن

غرایز و یا به عبارت دیگر «دستیابی به اثرات سایر امیال نفس است.» (همان. ص ۲۲۵). ابتدا غرایز به سطح آگاهی آورده می شوند، چون به شکل دیگری نمی توان آنها را رام کرد، سپس در فرآیند روان کاوی، نفس (خود) قوی تر می شود و می تواند قدرتی را که در کودکی نتوانسته بود کسب کند، به دست بیاورد.

نکته سوم این است که فروید در این مقاله به عواملی اشاره میکند که در تعیین نتایج روانکاوی اعم از موفقیت یا شکست در درمان \_\_ تعیین کننده هستند. او از سه عامل نام می برد: اول «تأثیر آسیبها»، دوم «قدرت بنیادین و اساسی غرایز» و سوم «تغییرات نفس (خود)» در فرآیند دفاعی در برابر یورش غرایز (همان، ص ۲۲۵).

بنا به گفته فروید، در قدرت سرشتی غرایز، نوعی پیش آگاهی مرضی نامطلوب وجود دارد که به هنگام مخالفخوانیهای نفس (خود)، گرفتار كشمكش مى شود. اين نكته بسيار بديهي است كه از نظر فرويد، قدرت غریزه، مهمترین عامل در پیشبینی درمان یک بیمار بود. عجیب است که فروید در تمام آثارش، از نخستین نوشتهها تا این آخرین اثر، بر اهمیت عوامل سرشتی تکیه میکند، اما نه طرفداران مکتب او، نه غیر آنها، درباره این عقیده که برای فروید بسیار اهمیت داشت، کاری جرز لفاظی انجام ندادهاند.

بنابراین، به گفته فروید، حتی اگر نفس (خود) به شکلی طبیعی قوی باشد، قدرت سرشتی غرایز، مانع نامساعدی بر سر راه درمان خواهد بود. از این گذشته، حتی مخالف خوانی های نفس هم به نظر او، سرشتی هستند. به عبارت دیگر، فروید عوامل سرشتی را از دو سو، یعنی هم از سوی غرایز و هم از سوی نفس (خود)، در کار درمان، مؤثر میدانید. او همچنین عامل نامساعد دیگری را هم در نظر دارد و آن بخشی از مقاومتی است که ریشه در غریزه مرگ دارد. این البته نکتهای اضافی است که از آخرین نظریه او استنباط میشود، وگرنه طبیعتاً فروید در سال ۱۹۳۷، این عامل را نیز در درمان بیماری، به عنوان یک عامل نامساعد تلقی میکرد.

بر اساس آرای فروید، شرایط مطلوب برای روانکاوی چیست؟ فروید در آخرین اثر خود می نویسد هر چه آسیب ناشی از بیماری، شدیدتر باشد، شانس درمان، بیشتر خواهد بود و این نکتهای است که بسیاری از افرادی که درباره نظریه فروید مطالعه می کنند، از آن آگاهی ندارند. در اینجا این مسئله را مطرح می سازم که چرا فکر می کنم فروید با اینکه درباره این موضوع زیاد صحبت نکرده، ولی این اندیشه در ذهن او بوده است.

شخص روان کاو عامل دیگری است که خوشبختانه در درمان نقش مطلوبی دارد. فروید در آخرین اثرش، درباره شرایط روان کاوی به نکته جالبی اشاره می کند که نقل آن در اینجا ارزشمند است. او می گوید: «روان کاو باید در برابر بیمارش صاحب نوعی برتری روحی باشد تا بتواند در شرایط خاص روان کاوی، به عنوان الگویی برای بیمارش عمل کند و در شرایط دیگر، نقش یک معلم را به عهده بگیرد. و سرانجام نباید این نکته را فراموش کنیم که یک رابطه روان کاوی، بر اساس عشق به حقیقت یعنی تشخیص واقعیت بنا می شود و راه را بر هر نوع حقه بازی و فریب کاری می بندد. ه به نظر من نظری که فروید در اینجا به شکل آشکاری بیان کرده، بسیار مهم است.

در پایان سخن، به یکی از مفاهیم مورد نظر فروید اشاره میکنم. او این مفهوم را هرگز صراحتاً مطرح نکرد، ولی از فحوای کل آثار او

۱. ز. فروید، ۱۹۳۷، جلد ۲۳، ص ۲۴۸

مى توان أن را به شكلى ضمنى دريافت كرد، البته به شرط أنكه من منظور او را درست فهمیده باشم. فروید همیشه کم و بیش نوعی نگاه ماشینی به فرآیند درمان داشت. نگاه فروید به فرآیند درمان، ابتدائاً به این شکل مطرح شد که اگر فرد بیمار عواطف سرکوب شده خود را کشف کند و یا از روی آنها پرده بردارد، این عواطف به سطح خودآگاه وی می آیند و درواقع نوعی «تخلیه هیجانی» صورت می گیرد. این مدل، بسیار ماشینی و شبیه بیرون آوردن چرک از یک جـوش متـورم و امثـال اینهاست که در آن، درمان به شکلی کاملاً طبیعی و خود به خودی انجام مىشود.

فروید و بسیاری از روان کاوانی که از این مدل استفاده می کردند، متوجه شدند که موضوع به این سادگی ها هم نیست، چون بر اساس این نظریه، تمام کسانی که واکنشی عمل می کنند و در رفتارها و تفکرات خود ذرهای تعقّل به خرج نمی دهند و همر چه آت و آشغال است از درون خود به بیرون پرتاب میکنند، علی القاعده باید از نظر روانسی، سالمترین افراد باشند، در حالی که این طور نیست؛ بنابراین فروید و دیگر روانکاوان، این نظریه را کنار گذاشتند، اما نظریه مبهمتری، جای آن را گرفت، بدین معنا که چنین تصور شد که بیمار، دارای بـصیرت و بینش روان کاوی است و به عبارت دیگر، از این طریق از واقعیت ناخودآگاه خود، آگاه می شود و سپس علائم بیماری به سادگی از بین مى روند. در این رویکرد، لازم نیست بیمار تلاش خاصى بکند و فقط باید بیاید و با یک همکاری آزادانه، دل به دریای نگرانی های حاصل از این آگاهی بزند. ولی این قضیه ربط چندانی به تلاش و اراده بیمار ندارد و زمانی که او بتواند به مقاومتهایی که در وجودش هستند، غلبه کنید، موضوعات سركوب شده، به سطح خوداً گاه او مى آيند. اين نظريمه به

شدت نظریه اولیه تخلیه هیجانی فروید، ماشینی نیست، ولی به نظر من هنوز هم تا حدودی چنین است. از این نظریه به شکلی ضمنی می توان چنین استنباط کرد که فرآیند و مسیر درمان بسیار هموار است و اگر بیمار فقط از روی ناخودآگاه خود پرده بردارد، پس از طی این مسیر، بهبود خواهد یافت. در اینجا می خواهم چند نکته را بر نظریه «درمان معلول» فروید بیفزایم و تفسیرها و انتقادات خود را بیان کنم. قبل از هـر چیز اگر کسی از من بیرسد روان کاوی چیست، به گمان من پاسخ همان است که همه روان کاوان درباره آن، متفق القول هستند و یا دست کم نزد همه آنها عمومیت دارد و آن همان مفهومی است که توسط فروید مطرح شده است: «روان کاوی شیوهای است که سمعی دارد واقعیت ضمیر ناخودآگاه یک فرد را آشکار سازد» و چنین تصور می شود که با پرده برداشتن از ضمیر ناخودآگاه، بیمار امکان پیدا میکند که سلامت روانی خود را به دست آورد. تا زمانی که چنین تفکری در ذهن ما باشد، بخش زیادی از جنگهای موجود میان مکاتب گوناگون روانکاوی، اهمیت خود را از دست می دهند. اگر انسان واقعاً این اندیشه را در ذهن داشته باشد، می داند که پیدا کردن واقعیت ناخودآگاه در یک فرد، بسیار دشوار و در عین حال، خاننانه است و بنابراین درباره شیوههای متفاوت انجام این کار، چندان هیجانزده نمی شود، بلکه به جای آن می پرسد کدام راه، کدام روش یا کدام رویکرد برای رسیدن به هدفی که مـیتـوان مجموعــاً آن را روانکاوی نامید، مؤثرتر است. به نظر من، هر شیوه درمانیای که چنین هدفی ندارد، هر چند از نظر درمانی هم بسیار ارزشمند باشد، ربطی به روان کاوی ندارد و من بین آنها تمایز بسیار مشخصی را قائل هستم.

بر اساس تفکر فروید، کار روانکاوی شبیه مستحکم کردن یک سد در مقابل یورش غرایز است. من قصد ندارم در مخالفت با این نظر وارد بحث شوم، زیرا در موافقت با آن نیز می توان نکات زیادی را مطرح کرد. به نظر من، به ویژه در مورد موضوع روان پریشی در برابر روانرنجوری، با مسئله شکننده نبودن نفس (خود) مواجه می شویم و با کمال تعجب درمی یابیم که یک فرد در شرایط خاصی از پا درمی آید، در حالی که فرد دیگری در همان شرایط، ثبات روانی خود را حفظ می کند، بنابراین من اعتبار این مفهوم کلی را رد نمی کنم که قدرت نفس (خود) به فرآیند بیمار شدن یا نشدن انسان ربط دارد، ولی با وجود این و با توجه به این قابلیت، به نظرم می رسد که مسئله اصلی در روانرنجوری و درمان آن، قابلیت، به نظرم می رسد که مسئله اصلی در روانرنجوری و درمان آن، دقیقاً این نیست که هیجانات و احساسات غیرمنطقی از یک سو حمله می کنند و نفس (خود) از سوی دیگر، فرد را از بیمار شدن محافظت می کنند.

در اینجا تعارض دیگری هم وجود دارد و آن جنگ بین دو نوع احساسات، یعنی احساسات کهنه و منسوخ و به شکل نامعقولی سرکوب شده در برابر سایر احساساتی است که در درون فرد وجود دارند. در این باره باید کمی صریح تر صحبت کنم تا متوجه منظورم بشوید. منظور من از احساسات کهنه و منسوخ، ویرانگری شدید، وابستگی شدید به مادر و خودشیفتگی بیش از حد است.

منظور من از وابستگی شدید چیزی است که آن را «تثبیت وابستگی» می نامم و فروید، آن را «وابستگی پیش تناسلی» می نامد و به معنای تمایل شدید جنسی نسبت به مادر است. در این نوع وابستگی، فرد حقیقتاً می خواهد به رحم مادر و یا حتّی به دامان مرگ بازگردد. مایلم به شما این نکته را یادآوری کنم که خود فروید هم در نوشته های آخر

عمرش اعتراف کرده است که او وابستگی پیش تناسلی را دست کم گرفته بود. از آنجا که او در تمام آثارش، بیش از حد بر وابستگی تناسلی تکیه می کرد، مشکل جنسی دختربچه ها را ناچیز می دانست. او وابستگی یک پسر به مادرش را که نوعی وابستگی شهوانی است، معقول تلقی می کرد، ولی در مورد یک دختر، چنین تصوری نداشت. فروید دریافت که نوعی وابستگی پیش تناسلی، هم در دختران و هم در پسران نسبت به مادر وجود دارد که در معنای دقیق خود، جنبه جنسی ندارد و او هم در آثارش به طور کلی توجه چندانی به آنها نکرده است، اما این اظهار نظر فروید هم، کم و بیش در ادبیات روان کاوی جایگاهی ندارد و روان کاوها زمانی که درباره مرحله ادیپی یا تعارض ادیپی و کل این ماجرا سخن می گویند، غالباً به بعد تناسلی وابستگی به مادر می اندیشند و به وابستگی پیش تناسلی توجه ندارند.

در مورد ویرانگری باید بگویم منظور من ویرانگری در خدمت زندگی و یا حتی به شکلی ثانویه برای دفاع از زندگی نیست، بلکه از تخریبی سخن می گویم که هدف اصلی آن ویرانگری است. من این وضعیت را «مرده گرایی» می نامم.

وابستگی شدید به مادر، ویرانگری مرده گرایانه و خودشیفتگی شدید، احساسات بدخیم و بدعاقبتی هستند، زیرا با بیماریهای جدی ارتباط دارند و یا خود، آنها را به وجود می آورند. در برابر این احساسات پلید، احساسات دیگری نیز چون میل به عاشق شدن، علاقه به دنیا، یعنی هر آنچه که احساسات عاشقانه نامیده می شود و تنها شامل علاقه به دیگر

<sup>1.</sup> Necrophilia رجوع شود به ا. فروم، قلب بشر: نبوغ او برای خیر و شر، نسخه ۱۹۶۴ که دقیقاً درباره این مسئله بحث می کند که سرمنشاء آسیبهای جدی کدامند.

انسانها نيست، بلكه علاقه به طبيعت، علاقه به واقعيت، لذت انديـشيدن و تمام علائق هنری را نیز دربرمی گیرد، وجود دارند.

این روزها مد شده است که همه درباره آنچه که طرفداران نظریه فروید، آن را کارکردهای نفس می نامند، صحبت کنند ـ که بـه نظـر مـن نوعی واپسگرایی ضعیف و چیزی شبیه به کشف امریکاست پس از آنکه سالها قبل کشف شده است! چون خارج از چهارچوب متعصبانه مکتب فکری پیروان فروید، تا کنون کسی در این مسئله تردید نکرده است که بسیاری از کارکردهای ذهن، نتیجه فعالیت غریزه جنسی نیستند. به اعتقاد من این تکیه جدید بر نفس (خود)، نوعی واپسگرایی در مورد ارزشمندترین بخش تفکر فروید، یعنی تأکید بـر عواطـف و احـساسات است. در عین حال که قدرت نفس، از جهتی مفهوم معناداری است و نفس اصالتاً مجری عواطف و احساسات است، اما نفس همانقدر که احساسات خیر خواهانه را اجرا می کند، مسئول اجرای احساسات و عواطف شرارت آمیز هم هست، اما آنچه که در بشر، اهمیت دارد و اعمال او را تعیین می کند و شخصیت او را می سازد، احساسات و عواطفی است که موجب حرکت او میشود. مثالی میزنم: همه اینها بستگی به پاسخ این پرسش دارد که آیا فرد علاقه شدیدی به مرگ، ویرانگری و همه چیزهایی دارد که مردهاند؟ ـ که من آن را «مردهگرایـــ» مىنامم ـ و يا عاشق همه چيزهايي است كه زنده هـستند؟ ـ كـه آن را «زنده گرایی» ٔ می نامم. هر دوی اینها احساسات هستند و تولیدات منطقی و عقلانی ذهن نیستند و ریشه در نفس (خود) ندارند. آنها بخشی از کل شخصیت فرد هستند، کارکردهای نفس (خود) نیستند، بلکه دو نوع احساس هستند. با احترام به نظریه فروید، کل این مطالب را به این شکل مرور می کنم که: مشکل اصلی، جنگ بین نفس و احساسات نیست، بلکه مسئله، جنگ یکی از عواطف علیه دیگری است.

# روان رنجوری های خوش خیم و بدخیم همراه با پرونده یک بیمار روان رنجور خوش خیم

قبل از پاسخ دادن به این سئوال که روانکاوی چیست و یا چه عواملی منجر به روانکاوی میشوند، طبیعتاً باید ایس سئوال را در نظر بگیریم و درباره آن بیندیشیم که: چند نوع روانرنجوری داریم؟ درباره روانرنجوری طبقهبندیهای فراوانی وجود دارند و در این طبقهبندیها تغییرات زیادی هم ایجاد شدهاند. دکتر منینگر اخیراً اعلام کرده است که اغلب این طبقهبندیها ارزش خاصی ندارند، بیآنکه خود واقعاً طبقهبندی جدیدی را پیشنهاد و یا تعریف خاصی از مفهوم طبقهبندی ارائه کرده باشد. من شخصاً مایلم طبقهبندی زیر را که از جهتی بسیار هم ساده است، پیشنهاد کنم و آن هم تفاوت بین روانرنجوری خوش خیم و روانرنجوری بدخیم است.

به نظر من کسی که از روانرنجوری خوشخیم یا سبک رنج میبرد، ضرورتاً گرفتار یکی از احساسات تند بدخیم نیست و روانرنجوری او

ناشی از چند آسیب جدی است. در اینجا من کاملاً با فروید موافقم که بهترین درمان، در مورد بیماران روانرنجوری نتیجه می دهد که در معرض آسیبهای بسیار جدی بودهاند. منطق چنین حکم می کند که اگر بیماری از یک آسیب جدی روانی رنج می برد، اما روانپریش نشده است و نشانههای هشداردهنده ای از بیماری در او مشاهده نمی شود، از نظر مرشتی و روانی، بنیه قدر تمندی دارد. به نظر من در روانرنجوری هایی که ساختار محوری و اصلی شخصیت فرد به طور جدی صدمه نخورده، یعنی نشانههائی از واپسروی جدی به شکل احساسات و عواطف بدخیم در او دیده نمی شود، روانکاوی، بهترین نتیجه را می دهد. بدیهی بدخیم در و دیده نمی شود، روانکاوی، بهترین نتیجه را می دهد. بدیهی است که در چنین مواردی باید با روانکاوی، آنچه را که ذهن بیمار «پس زده است»، به خودآگاه او آورد و آشکار ساخت. به عبارت دیگر باید ماهیت عوامل آسیبرسان و واکنش بیمار به آنها را معلوم ساخت، چون پیوسته این ماهیت عامل آسیبرسان است که توسط بیمار، انکار می شود.

در اینجا می خواهم ماجرای یک پرونده روان رنجوری خوش خیم را درباره خانمی مکزیکی که من بر جریان درمان او نظارت داشتم، بیان کنم. او دختری مجرد و حدوداً ۲۵ ساله بود که علائم همجنس خواهی در او دیده می شد. او از سن ۱۸ سالگی دچار انحراف شد و هنگامی که برای درمان مراجعه کرد، از رابطهای که با یک خواننده ایجاد کرده بود، کلافه و دچار افسردگی شدید شده بود و می خواست ایس دور باطل را بشکند با این همه نمی توانست از ایس دوستی دست بردارد. خواننده رفتار زشت و کریهی با این دختر داشت. و دختر از این وضعیت، شکنجه می شد، با این همه از اینکه دوستش را ترک کند، به شدت می ترسید.

همچنین از اینکه آن زن هم او را رها کند و برود، سخت وحشت داشت و به همین دلیل با وجود تمام حقارتی که احساس میکرد، در کنار او ميماند.

این تصویر، تصویر بسیار بدی از یک زندگی است و نشانه هایی از اضطراب دائمی، افسردگی شدید و بسی هدفی و پوچی را که ملازمه انحرافات روانی است، به خوبی نشان می دهد. داستان زندگی ایس دختس چیست؟ مادر او مدتها با یک مرد ثروتمند زندگی می کرد. آن مرد همیشه نسبت به مادر دختر وفادار بود و زن دیگری در زندگیاش وجود نداشت و از این دختر کوچک و مادرش حمایت می کرد، اما او از نظر قانونی، پدر این دختر نبود و هیچ سند و مدرکی، پدر بـودن او را نـشان نمی داد. مادر اما زن فوق العاده توطئه گری بود و همیشه برای پول کشیدن از پدر، از دخترش سوءاستفاده می کرد. او دختر را به سراغ مرد می فرستاد که سرش کلاه بگذارد و به هر شکل ممکن، او را تحقیر کند. خاله این دخترهم زن بیماری بود که سعی داشت خواهرزادهاش را به انحراف بكشاند.

به این ترتیب بود دختر به سن ۱۵ سالگی رسید و تبدیل به موجودی فوق العاده وحشت زده و درهم شكسته شد كه به هيچ چيـز و هـيچكـس، كمترين اعتمادي نداشت. بعد پدرش، تحت تأثير يكي از هوسهاي زودگذرش، او را بـه کـالج نـسبتاً باشـکوهی در ایـالات متحـده امریکـا فرستاد. ناگهان تصویر زندگی برای این دختر تغییر کرد. در آنجا او با دختری که به او محبت می کرد، صمیمی شد. بدیهی است دختری که چنین گذشته هولناکی را پشت سر گذاشته، با هر کسی و یا حتّی هـر حیوانی که به او محبت می کند، رابطه عاطفی شدیدی برقرار می کند. این نخستین بار بود که او از جهنم زندگی خود گریخته بود. این دختر با چنین پسزمینهای، به مکزیکو، یعنی همان جهنم فلاکتبار گذشتهاش برگشت، در حالی که پیوسته دچار احساس بیاعتمادی و شرمساری بود و این زمانی بود که به روانکاو مراجعه کرد.

فرآیند رواندرمانی این دختر دو سال طول کشید. او ابتدا خواننده را ترک کرد، سپس برای مدت کوتاهی از ایجاد هر نوع رابطهای با هر کسی خودداری و تنها زندگی کرد. بعد هم با مرد خوبی آشنا شد و با او ازدواج کرد و خوشبختانه حالا زندگی متعادلی دارد و دچار آسیبهائی هم که نتیجه طبیعی آن زندگی فلاکتبار است، نشده است.

ظاهراً بیماری این دختر، ریشه دار و عمیق نشده بود، وگرنه به این سادگی درمان نمی شد. من از واژه «ظاهراً» استفاده می کنم، چون ممکن است خیلی ها با این حرف من موافق نباشند، ولی به نظر من این نوع بیماری ها چیزی است که اغلب آدم ها کم و بیش به شکل بالقوه در خود دارند.

این دختر همانگونه که از رؤیاهایش می شد فهمید، تا سر حد مرگ ترسیده بود و حالت روحی کسی را داشت که از اردوگاه اسرای جنگی برگشته بود و انتظارات، ترسها و همه احساساتش، تحت تأثیر تجربههای تلخ او، «شرطی» شده بودند، اما در مدت نسبتاً کوتاهی (چون معالجه این نوع بیماریها خیلی بیش از اینها طول می کشد)، تبدیل به دختری کاملاً طبیعی با واکنشهای طبیعی شد.

این مثال را به این جهت مطرح کردم تا بگویم به نظر من \_و تصور می کنم فروید هم همین طور فکر می کرده – آسیبهای روانی در پیدایش روان رنجوری، بیش از عوامل سرشتی نقش دارند و تأثیر آنها بسیار شدید است. البته من متوجه این موضوع هستم که وقتی فروید درباره

آسیب صحبت می کند، منظورش با آنچه که مدتظر من است، فرق دارد. او به دنبال آسیبی است که ماهیت آن اساساً جنسی است و در سالهای اول زندگی فرد روی می دهد. به نظر من آسیبهای روانی، غالباً یک فرآیند دنباله دار هستند که در آن، تجربهای از پس تجربه دیگر اتفاق می افتد و سرانجام کوهی از تجربه تلنبار می شود، به طوری که گاه انسان تصور می کند این روان رنجوری تفاوتی با روان رنجوری حاصل از جنگ که در آن همه چیز به هم می ریزد و در هم می شکند و فرد را بیمار می کند، ندارد.

با وجود این، آسیب روانی چیزی است که در محیط اتفاق می افتـد و یک تجربه واقعی است. این مسئله درباره این دختر و بیماران آسیبدیده روانیای هم که شاکله اصلی شخصیت آنها ویران نشده است، مصداق دارد. هر چند تصویری که ما از این نوع بیماران، از بیرون مشاهده مى كنىم، نىشاندهنىدە تخريب و آسىب جىدى روانى است، ولى خوشبختانه این گونه افراد از نظر ساختار شخصیتی، آدمهای خوششانسی هستند و می توانند در مدت نسبتاً کو تاهی به روان رنجوری واكنشى خود غلبه كنند، زيرا سرشت و شخصيت قوى و محكمي دارند. در اینجا میخواهم بر این نکته تأکید کنم که در مورد روانرنجوری خوش خیم یا واکنشی، تجربه آسیبرساننده باید به شکلی متراکم درآید تا بتوان آن را دلیلی بر روانرنجوری واقعی تلقی کرد. ایا آسیب روانی در یک پدر ضعیف یا یک مادر قوی دیده می شود؟ خیر! چون در این صورت، همه کسانی که پدر ضعیف و مادر قوی داشته اند، علی القاعده باید روان رنجور می شدند، در حالی که این طور نیست. به عبارت دیگر اگر من بخواهم روانرنجوری را به وسیله یک رویداد آسیبرسان توضیح بدهم، بهناچار باید چنین فرض کنم که رویدادهای

آسیبرساننده از چنان ماهیت و قدرت خارقالعادهای برخوردارند که حتی تصورش را هم نمی توان کرد که کسانی با همین پیش زمینه های خانوادگی، دچار همین آسیب ها هم شدهاند، اما از نظر روانی، حالشان کاملاً خوب است. بنابراین در چنین مواردی که نشانه ای جبز یک پدر ضعیف و یک مادر قوی در دست نیست، باید این احتمال را بدهیم که پای عوامل سرشتی، یعنی عواملی که فرد را مستعد ابتلای به روان رنجوری کردهاند، در میان است و یک پدر ضعیف و مادر قوی فقط زمانی می توانند آسیبرسان باشند که عامل سرشتی، زمینه و استعداد ابتلا به روان رنجوری را فراهم کرده باشد و در شرایط مطلوب سرشتی، ابتلا به روان رنجوری را فراهم کرده باشد و در شرایط مطلوب سرشتی، چنین فردی، بیمار نمی شود.

من مایل نیستم ایس فیرض را بپذیرم که توضیحات مین در باره بیماری، در مورد تمام کسانی که سخت بیمار می شوند و دیگرانی که بیمار نمی شوند، جامعیت دارد. شما با خانواده ای روبرو می شوید که هشت فرزند دارند و فقط یکی از آنها بیمار می شود و بقیه سالم هستند. معمولاً دلیلی که برای چنین وضعیتی مطرح می شود این است که: «بله، ولی او اولین فرزند، دومین فرزند، فرزند وسطی و خدا می داند چندمی...» است و به همین دلیل تجربه او با سایر بچهها فرق دارد. چنین استدلالی فقط به درد کسانی می خورد که می خواهند خیال خودشان را راحت کنند و به خود بگویند که علّت را کشف کرده اند، ولی از نظر من این، استدلال سست و بی پایه ای است و مین ایس شیوه اندیشیدن را نمی پسندم.

بدیهی است که در روانرنجوری، یک تجربه آسیبرسان وجود دارد که ما آن را نمی شناسیم، یعنی تجربهای که هنوز بهدرستی تحلیل نشده است. اگر تحلیل گری به اندازه کافی مهارت داشته باشد که بتواند تجربه

آسیبرساننده واقعی و فوقالعاده قوی را پیدا کند و تأثیر دقیق آن را در تشدید روانرنجوری نشان بدهد، من شخصاً بسیار ممنون خواهم شد، ولی من نمی توانم یک تجربه آسیبرساننده را عامل ایجاد روانرنجوری بدانم، چون در بسیاری از موارد دیگر، همین تجربه، در فرد دیگری منجر به بیماری نشده است. البته تجربههای آسیبرساننده بسیاری هستند که حقیقتاً غیرعادی اند. به همین دلیل هم بود که نمونه آن دختر را مطرح کردم.

در اینجا میخواهم به مثال دیگری اشاره کنم که پدیدهای بسیار مدرن و پاسخ به آن، بسیار دشوار است: انسان مدرن سازمانی واقعا چقدر بیمار است؟ منظورم از انسان سازمانی مدرن، انسان منزوی، خودشیفته، بدون ارتباط با دیگران، بیعلاقه به زندگی و فقط علاقمند به خرت و پرت و کسی است که از داشتن یک اتومبیل مسابقه، بیشتر از داشتن یک همسر لذت می برد. حالا به نظر شما چنین انسانی چقدر بیمار است؟

از یک جهت می توان گفت که او کاملاً بیمار است و بنابراین نشانه های مشخص بیماری هم در او دیده می شود، از جمله اینکه: بسیار می ترسد، احساس ناامنی می کند و نیازمند آن است که دیگران دائماً خودشیفتگی او را تأیید کنند. از سوی دیگر شاید گفته شود این احساسات در کل مردم یک جامعه، کم و بیش وجود دارد، ولی به این دلیل نمی شود گفت که همه بیمارند. به نظر من، این افراد، سلامتی یا بیماری روانی خود را با میزان موفقیتشان در تطابق با آن بیماری عمومی که من آن را «بیماری همرنگ جماعت شدن» می نامم، می سنجند. در چنین شرایطی، مسئله درمان، فوق العاده دشوار می شود. چنین افرادی واقعاً از یک تعارض «هسته ای» و «محوری» رنج می برند. به عبارت

دیگر، ناراحتی و رنج عمیق چنین افرادی، در عمق جان و شخصیتشان جای دارد و در نتیجه، شکل حادی از خودشیفتگی و بیعلاقگی به زندگی در آنها دیده می شود و برای درمان، ابتدا باید کل شخصیت آنها تغییر کند. از این گذشته، زمانی که چنین افرادی تصمیم می گیرند درمان شوند و تغییر کنند، ممکن است تمام محیط پیرامونی آنها، علیه شان دست به کار شود، زیرا این محیط تا کنون به گسترش و تقویت روان رنجوری آنها کمک کرده است. در اینجا تحلیل گر با موقعیتی متناقض (پارادوکسیکال) سر و کار دارد، زیرا این افراد از نظر تئوریک بیمارند، اما از جنبههای دیگر بیمار نیستند. در چنین شرایطی، تصمیم گیری برای نوع درمان، حقیقتاً کار بسیار دشواری است و خود من واقعاً با مشکل روبرو می شوم.

هنگامی که از روانرنجوری خوش خیم صحبت می کنم، کار روان کاو نسبتاً ساده است، چون سر و کارش، مستقیماً با ساختار انرژی محوری و ساختار شخصیتی فرد و نیز رویدادهای آسیبرسانی است که کم و بیش می توان برای بدشکلی آسیبشناسانه آنها توضیحاتی را ارائه داد. در جو و فضای روان کاوی، چه از جنبه بیرون کشیدن محتوای ضمیرناخودآگاه بیمار و چه از نظر کمکی که این رابطه می تواند به بیمار و تحلیل گر بکند، این بیماران شانس بسیار خوبی برای بهبود دارند.

و اما منظور من از روان رنجوری خوش خیم چیست؟ روان رنجورهایی هستند که در آنها محور ساختار شخصیتی، تخریب شده و در نتیجه شما با کسانی سر و کار پیدا می کنید که یا دچار مرده گرایی مفرط هستند، یا خودشیفته اند، یا تمایلات و وابستگی های شدید به مادر خود دارند و یا در موارد بسیار حاد، هر سه اختلال را با هم دارند. در اینجا کار درمان ایس است که شارژ انرژی را در درون

ساختار محوری فرد، تغییر دهد. برای درمان، لازم است که اختلالات خودشیفتگی، مردهگرایی و هر نوع وابستگی نامشروع تغییر کند. لازم بــه ذکر است که حتی اگر نتوان این تغییرات را به شکل کاملی پدید آورد و حتى اگر شارژ انرژى اندكى ـ كه طرفداران مكتب فرويد، آن را نیرو گذاری روانی در اشکال مختلف می نامند ـ در فرد ایجاد شود، باز هم زندگی او تا حد زیادی تغییر میکند. اگر بیمار بتواند از میزان خودشیفتگیاش بکاهد، یا به جای مردهگرایی، به زندهگرایی روی آورد و یا به زندگی علاقه بیشتری پیدا کند، شانس بهبود او هم بیشتر میشود. هنگامی که از روانکاوی صحبت میکنیم، به نظر من باید از تفاوت بین امکان درمان روانرنجوری های بدخیم و خوش خیم، آگاه باشیم. شاید گفته شود که نکته مهم، فرق بین روانپریشی و روانرنجوری است، ولى واقعاً اين طور نيست، چون آنچه را كه من روان رنجوري بدخیم مینامم، روانپریشی نیست. من در اینجا درباره بیماران روان رنجوری صحبت می کنم که ممکن است علائم روان رنجوری را در آنها مشاهده کنید و یا هیچ نشانهای در آنها نباشد، اما قطعاً نه روان پریش هستند و نه وضعیتی نزدیک به روان پریشی دارند و نه احتمالاً در آینده، روان پریش خواهند شد و بنابراین شیوه درمان آنها کاملاً با یک بیمار روان بریش تفاوت دارد.

این تفاوت، به ماهیت مقاومت بیمار در برابر درمان برمی گردد. در یک بیمار روانرنجور خوشخیم، پس از آنکه او به خاطر تردیدها، ترسها و امثال این احساسات در برابر درمان مقاومت میکند، از آنجا که هسته مرکزی شخصیت او سالم و طبیعی است، غلبه بـر مقاومـت او کار سادهای است. در مورد بیمارانی که من آنها را روانرنجور حاد

می نامم، مقاومت عمیقاً در شخیصیت آنها ریسه دارد، زیرا این افراد ناچارند نزد خود و دیگران اعتراف کنند که فرد خودشیفتهای هستند و به کسی اهمیت نمی دهند. به عبارت دیگر یک بیمار روان رنجور بدخیم ناچار است با نیرویی بسیار بیش از یک روان رنجور خوش خیم به شناخت بیماری خود برسد و با آن مقابله کند.

روانرنجوری حاد را چگونه می توان درمان کرد؟ به نظر مین مسئله صرفاً با تقویت نفس (خود) حل نمی شود. به باور من مشکل از اینجا ناشی می شود که بیمار با بخش غیرمنطقی و منسوخ شخصیت خود با قسمت عاقل، بالغ و طبیعی آن روبرو می شود و بین این دو بخش، تقابلی صورت می گیرد که منجر به تعارض می شود. این تعارض، نیروهایی را فعال می کند و انسان را به ناچار به این نتیجه می رساند که در انسانها، یک عامل سرشتی کم و بیش قوی وجود دارد که در جهت احراز سلامت روان و ایجاد تعادل بین فرد و جهان پیرامون او در کار است. به نظر می ماهیت و جوهره روان کاوی، در تعارض بین بخشهای منطقی و غیرمنطقی شخصیت فرد نهفته است.

یکی از پیامدهای تکنیک روانکاوی این است که بیمار باید در دو مسیر حرکت کند، یعنی در عین حال که باید وجود خود را به عنوان کودکی دو سه ساله تجربه کند که به طور ناخودآگاه این کار را می کند، در عین حال همزمان باید به عنوان یک فرد بالغ و مسئول با بخش بزرگسال وجود خود روبرو شود، چون فقط در این تقابل است که احساسات یکه خوردن، تعارض و حرکت را که در روانکاوی ضرورت دارد، تجربه می کند.

از این نقطه نظر، روش طرفداران فروید، کارآیی ندارد. به گمان من در اینجا دو جنبه افراط و تفریط وجود دارد. جنبه افراط آن متعلق به

طرفداران مکتب فروید است که معتقدند بیمار را باید به وسیله شرایطی که مربی فراهم میکند، به شکلی میصنوعی به دوران کودکی ببریم و تحلیل گر باید پشت همه این مراسم آئینی حضور داشته باشد. فروید معتقد بود هدف واقعی روان کاوی آن است که بیمار را به شکلی مصنوعی به دوران کودکی او ببریم تا تمامی محتویات بخش ناخودآگاه او به خودآگاه بیاید و آشکار شود. (رنه اسپیتز این موضوع را در مقالهای شرح داده است). به نظر من ایراد اصلی این روش آن است که بیمار به این شکل، هرگز به سراغ محتویات کهنه و منسوخ یا موضوعات مربوط به دوران کودکی خود نمی رود و آنها در همان جایی که هستند، مربوط به دوران کودکی خود نمی رود و آنها در همان جایی که هستند، یعنی در ناخودآگاه وی باقی می مانند. آنچه که اتفاق می افتد، به نوعی یک رؤیا، منتهی در عالم بیداری است. همه محتویات از ضمیرناخودآگاه بیمار بیرون می آیند و آشکار می شوند، ولی در واقع بیمار در آنجا حضور ندارد.

ولی واقعیت این است که بیمار، یک کودک خردسال نیست. بیمار (در حال حاضر بیایید فرض کنیم که او یمک روانپریش حاد نیست)، همزمان یمک فرد طبیعی، بالغ، حساس و باهوش است که تمام واکنشهای طبیعی یک انسان سالم را از خود نشان میدهد، بنابراین او میتواند به کودکی هم که در درون اوست، پاسخ مثبت بدهد. اگر ایس تقابل صورت نگیرد که معمولاً در شیوه فرویدیها انجام نمی شود راین تعارض، آشکار و در نتیجه، موجب آغاز حرکتی نمی شود. به نظر من در این شیوه، یکی از اصلی ترین شرایط روانکاوی وجود ندارد.

کران دیگر مکتب فروید، شیوه روان درمانی است که گاهی به آن تحلیل هم می گویند. در این شیوه، همه چیز در گفت و گوی تحلیل گر و

بیمار بالغ، بازتولید می شود و کودک درون بیمار، ابداً ظهور پیدا نمی کند. در این شیوه با بیمار به گونه ای صحبت می شود که گویی نیروهای منسوخ در او وجود نداشته اند و این امیدواری وجود دارد که درمان از طریق تشویق بیمار و مهربان بودن با او و گفتن ایس عبارت به او که: «مادر تو بد بود، پدرت بد بود، ولی من می خواهم به تو کمک کنم و تو احساس امنیت خاطر خواهی کرد.» صورت بگیرد. با ایس روش ممکن است روان رنجوری بسیار خفیف درمان شود، ولی به نظر من شیوه های درمانی کوتاه تر از پنج سال هم وجود دارند و یک بیمار روان رنجور حاد را هرگز نمی توان به این شکل، درمان کرد، مگر آنکه به قول فروید، به اندازه کافی محتویات ضمیرناخود آگاه او و مفاهیم مرتبط با آنها برملا و آشکار شوند.

آنچه که من در اینجا به شکلی ساده بیان میکنم این است که شرایط روانکاوی، چه از جنبه بیمار و چه بهنوعی از جنبه تحلیلگر، شرایط متناقض (پارادوکسیکالی) است، زیرا بیمار صرفاً یک کودک غیرمنطقی با انواع خیال پردازیهای دیوانه وار نیست و در عین حال یک شخص بالغ منطقی هم نیست که بشود با او به شکلی هوشمندانه درباره علائم بیماریاش صحبت کرد. بیمار باید در یک لحظه، هر دو حالت را تجربه کند تا دقیقاً احساس تقابل به هنگام شروع آن وضعیت را درک کند.

به نظر من تا آنجا که به درمان مربوط می شود، نکته اصلی، تعارضی واقعی است که به وسیله این تقابل، در بیمار بازتولید می شود و این کاری نیست که بتوان آن را به وسیله نظریه یا صرفاً با استفاده از کلمات انجام داد. حتی در هنگامی که بیمار مثلاً می گوید، «من از مادرم می ترسیدم»، نباید موضوع را ساده گرفت، بلکه باید فکر کرد که منظور اصلی او چیست؟ این نوع ترسها چیزهایی هستند که ما همگی به آنها

عادت داریم. برای مثال، ما از معلم مدرسه و پلیس و یا کسی که ممکن است به ما صدمه بزند، می ترسیم، در حالی که هیچ یک از اینها نمی توانند دنیا را بلرزانند. شاید زمانی که بیمار می گوید که از مادرش می ترسد، در واقع می خواهد ترس حقیقی خود را توصیف کند. برای مثال او می خواهد بگوید: «مرا در قفسی که یک شیر هست، گذاشته و در قفس را بسته اند. در چنین وضعیتی فکر می کنید باید چه حسی داشته باشم؟» این اتفاق که مثلاً تمساح یا شیری به انسان حمله کند، در رؤیاها زیاد پیش می آید. در این وضعیت، بیمار سعی می کند ترس خود را با جمله، «من از مادرم می ترسیدم» بیان کند، جمله ای که شاید ضرورتاً با ترس حقیقی او تطبیق نداشته باشد.

# عوامل سرشتی و سایر عوامل در درمان

در اینجا به سایر عواملی می پردازم که برخی مساعد و بعضی نامساعدند و قبل از همه به سراغ عوامل سرشتی می روم. پیش از این اشاره کردم که به باور من، عوامل سرشتی بسیار مهم هستند. البته اگر سی سال قبل درباره عوامل سرشتی از من سئوال می کردید و حرفی را که الان دارم می زنم، از کس دیگری می شنیدم، بسیار خشمگین می شدم و آن را نوعی بدبینی واکنشی یا فاشیستی می نامیدم که اجازه هیچ نوع تغییری را به انسان نمی دهد، اما در چند سال اخیر، نه بر مبنای شیوهای تئوریک - چون درباره وراثت چیزی نمی دانم - بلکه بر اساس تجربه، متقاعد شده ام که روان رنجوری را نمی توان صرفاً تابعی از شرایط محیطی آسیب رسان دانست.

خیلی عالی می شد که شما در مواجهه با یک بیمار همجنس خواه می توانستید خیلی راحت بگویید که او چون یک مادر قوی و یک پدر ضعیف داشته، دچار این اختلال شده است، ولی ناگهان با ده ها بیمار مواجه می شوید که همگی پدران ضعیف و مادران قوی دارند، امّا هیچ

یک همجنس خواه نشدهاند و یا تحت تأثیر عوامل محیطی یکسانی بودهاند، اما همان محیط، آثار متفاوتی روی آنها گذاشته است؛ بنابراین من جداً معتقدم جز در مورد عوامل به شدّت آسیبرسانی شبیه به آنچه که قبلاً درباره شان صحبت کردم، واقعاً نمی توان به سادگی فهمید که چه عواملی موجب پیشرفت روان رنجوری می شوند، مگر آنکه در باره عوامل سرشتی که بسیار قوی هستند، یا به تنهایی و یا دست کم در ارتباط با شرایط معینی مطالعه کنید، زیرا بعضی از عوامل سرشتی، قدرت آسیبرسانی عوامل محیطی را بالا می برند و بعضی این کار را فری کنند.

البته تفاوت میان دیدگاه من و دیدگاه طرفداران نظریه فروید ایس است که وقتی فروید درباره عوامل سرشتی صحبت می کند، اساساً عوامل غریزی را در نظر دارد و آن هم غرایزی که تنها در چهارچوب نظریه شهوت جنسی می گنجند. من معتقدم تأثیر و گستره عملکرد عوامل سرشتی، بسیار بیش از غرایز جنسی است. اینک فرصتی نیست که توضیح مفصلی در این باره بدهم، همینقدر می گویم که عوامل سرشتی نه تنها عواملی را که آنها را تحت عنوان خلق و خو دستهبندی کردهاند، شامل می شود، بلکه ویژگی هایی چون سرزندگی، عشق به به آنها اشاره کنم، دربرمی گیرند. به عبارت دیگر من فکر می کنم قبلاً چنین تصور می شد که یک فرد در قرعه کشی کروموزومها، هویتی کاملاً چنین تصور می شد که یک فرد در قرعه کشی کروموزومها، هویتی کاملاً مشخص پیدا کرده و مشکل او در حقیقت ناشی از ظلمی است که زندگی در حق او انجام داده و او را به شکل خاصی آفریده است. راستش من فکر می کنم برای یک تحلیل گر، تمرین خوبی خواهد بود اگر در این مورد مطالعه کند که در صورت مساعد بودن شرایط زندگی

برای فرد مورد نظر، زندگی او چه وضعیتی پیدا میکرد و انحراف ت تخریبهایی که زندگی و شرایط خاص برای آن فرد به خصوص به وجود آورده اند، کدامند.

در میان عوامل سرشتی مساعد، میزان سرزندگی و بهویژه میزان عشق به زندگی، اهمیت زیادی دارند. من شخصاً فکر میکنم اگر کسی دچار روانرنجوری نسبتاً حادی باشد و تا حد زیادی هم خودشیفته و یا حتّـی وابستگی نامشروع داشته باشد، اما عاشق زندگی باشد، وضعیتش کاملاً با بیماری که عاشق زندگی نیست، فرق میکند. دو مثال می آورم: یکی هیتلسر و دیگسری روزولست. هسر دوی آنها خودشسیفته بودنسد. البتسه خودشیفتگی روزولت کمتر از هیتلر بود، ولی به هر حال به اندازه کافی از این صفت برخوردار بود! هر دو به مادرشان وابسته بودند، البته این اختلال در هیتلر برجسته تر و بدخیم تر از روزولت بود. هیتلر عاشق مرگ و کشتار بود و هدفی جز تخریب و ویرانگری نداشت. این صفت در هیتلر خودآگاه هم نبود، زیرا او برای چندین و چند سال باور کرده بـود که اعمالش در جهت رستگاری است، اما هدف او تخریب بود و هر کاری که در جهت تخریب انجام می گرفت، نظر او را به خود جلب می کرد. در اینجا شما با دو شخصیت روبرو هستید که هر دو گرفتار بیماری های خودشیفتگی و وابستگی به مادر هستند، اما تفاوت های آشکاری با یکدیگر دارند که تا حد زیادی به مرده گرایی و زنده گرایی در شخصیت آنها مربوط میشود. من خودم اگر با بیمار روانرنجوری سر و کار داشته باشم که زندهگرایی در او وجود داشته باشد، کاملاً به درمان او خوشبین خواهم بود، ولی اگر زنده گرایی در او اندک و مرده گرایی زیاد باشد، امیدی به درمان او نخواهم داشت. عوامل دیگری هم برای موفقیت یا شکست در درمان وجود دارند که من به اختصار به آنها اشاره خواهم کرد. اینها عوامل سرشتی نیستند و به گمان من می توان در پنج تا ده جلسه اول روان کاوی، آنها را تشخیص داد.

(الف) یکی از آن عوامل این است که از خود بپرسیم آیما **واقعاً** طاقت بیمار تاق شده است؟ من روان پزشکی را می شناسم که فقط بیمارانی را میپذیرد که انواع روشهای درمانی موجود در امریکا را امتحان كردهاند و هيچ يك از آنها جواب نداده است. اين البته مـي توانـد بهانه بسیار خوبی برای شکست احتمالی خود او هم باشد، ولی در عین حال آزمون خوبي است كه آيا واقعاً بيمار به ته خط رسيده است يا نــه. به نظر من فهمیدن این مسئله، اهمیت زیادی دارد. سولیوان همیشه روی این نکته که: «بیمار باید اثبات کند که چرا به درمان نیاز دارد؟» تأكيد زيادي داشت. البته منظور سوليوان از اين حرف اين نبود كه بيمار ناچار است درباره بیماری خود نظریهپردازی کند و یا کارهایی از این قبیل را انجام دهد. بدیهی است که منظور او این نبوده است، بلکه منظورش این است که بیمار نباید با این تفکر، نود پزشک برود که: «خب! من بیمارم و شما یک متخصص هستید که قول داده اید بیماران را معالجه کنید، بنابراین من به اینجا آمدهام. اگر قرار بود که من روی دیوار مطبم جملهای را بنویسم، قطعاً مینوشتم: اینجا بودن کافی نیست. بنابراین اولین وظیفه تحلیلگر بسیار مهم است و آن هم اینکه به جای تشویق بیمار، باید به او کمک کند که ناراحت باشد! در واقع هر نوع تشویقی که موجب تخفیف آلام بیمار باشد و از رنج او بکاهد، کار درستی نیست و بر سر راه پیشرفت روانکاوی، مانع ایجاد خواهد کرد. به نظر من، همه انگیزه و ابتکار کافی ندارند که بتوانند از پس تالاش جانفرسایی که بسرای روانکاوی لازم است، برآیند ـ البته اگر واقعاً روانکاوی مدتظر ما باشد ـ مگر آنکه از نهایت رنجی که در وجودشان هست، آگاهی پیدا کنند و چنین وضعیتی، ابداً وضعیت بدی نیست، دست کم از اقامت در سرزمین سایهای که فرد نمی داند آیا در آنجا رنج می برد یا خوشحال است، خیلی بهتر است. رنج بسردن، دست کم یک احساس فوق العاده واقعی و بخشی از زندگی است. آگاهی نداشتن از رنج و نشستن و تلویزیون تماشا کردن یا کاری شبیه به آن را انجام دادن مثل وضعیت کسی است که نه در غربت دلش شاد است، نه رویسی در وطن دارد!

(ب) حالت دوم هنگامی است که بیمار تصور ناقصی از آنچه که زندگیاش هست یا می تواند باشد، دارد. من شنیده ام بیمارانی به این نوع دلیل نزد روان پزشک می روند که نمی توانند شعر بگویند! البته این نوع بیماران تا حدودی استثنایی هستند، اما نه آنقدر که ما تصور می کنیم! به هر حال بیماران به این دلیل به روان پزشک مراجعه می کنند که حالسان خوب نیست. البته حال بد ابداً برای اینکه کسی تحت روان درمانی قرار بگیرد، کافی نیست. در واقع اگر بیماری به من بگوید که چون حالش خوب نیست، می خواهد تحت درمان قرار بگیرد، به او خواهم گفت: «حال اغلب مردم خوب نیست!» این دلیل ابداً برای اینکه با صرف وقت و انرژی زیاد و کاری طاقت فرسا، به مدت چندین سال روی یک بیمار، کار درمانی صورت بگیرد، کافی نیست.

این موضوع که فرد درباره اینکه از زندگی اش چه میخواهد، چه اعتقادی دارد، ربطی به آموزش و نیز زیرکی او ندارد، چون ممکن است بیمار هرگز تصوری از زندگی خود نداشته باشد، با این همه به نظر من

این یکی از وظایف تحلیل گر این است که در آغاز روان کاوی امتحان کند و ببیند که آیا بیمار می تواند معنایی غیر از خوشحال تر بودن را در زندگی خود تصور کند. بیماران شهرهای بزرگ امریکا در این باره از کلمات زیادی استفاده می کنند، از جمله اینکه می گویند که می خواهند در روان کاوی، خودشان را بیان کنند که به نظر من این فقط بازی با کلمات است. اگر کسی دائماً به شکلی تفریحی به موسیقی گوش می دهد و عاشق دستگاههای پخش صوت بزرگ و امثال اینهاست، صحبت از معنای زندگی، فقط بازی با کلمات است. به نظر من تحلیل گر نمی تواند با این نوع لفاظی ها قانع شود و نباید هم بشود، بلکه باید از میان این کلمات به این نتیجه برسد که منظور آن فرد چیست و عملاً نه از نظر تئوریک بههمد که فرد چه می خواهد و چرا نزد او آمده است.

(ج) نکته مهم دیگر جدیت بیمار است. شما افراد خودشیفته زیادی را می بینید که به ایس دلیل به روانکاوی روی می آورند که صرفاً می خواهند درباره خودشان صحبت کنند. واقعیت ایس است که چنین فردی در جای دیگری نمی تواند این کار را انجام بدهد. نه همسر، نه دوستان و نه فرزندان او ابداً حوصله ندارند که یک ساعت تمام به حرفهای او درباره اینکه دیروز چه کرده و چرا آن کارها را کرده و یا هزاران مطلب پیش پاافتاده ای که محور همه آنها «من» هست، گوش بدهند. حتّی فروشنده ها هم خیلی به این حرفها گوش نمی دهند، چون باید جواب سایر مشتری ها را هم بدهند. بنابراین او می آید و ۳۵ دلار یا هر مقدار که ویزیت روان پزشک هست می پردازد و در واقع برای یک ساعت، کسی را اجیر می کند که به حرفهایی که درباره خودش می زند، گوش بدهد. البته من به عنوان یک بیمار، باید این را یاد گرفته باشم که درباره موضوعات مربوط به بیماری روانی خود حرف بزنم و نه درباره

تصاویر، نقاشی ها و موسیقی. من باید درباره خودم حرف بزنم و اینکه چرا همسرم را دوست نداشتم و یا حرفهایی از این قبیل.

در چنین وضعیتی، روانکاو باید پرونده را ختم کند، چون هـر چنـد پول خوبی نصیبش میشود، ولی این دلیل خوبی برای روانکاوی نیست. (د) عامل دیگری که بسیار به این یکی ربط دارد این است که بیمار مرز بین واقعیت و توهم را تشخیص بدهد. به نظر من حرفهای اغلب آدمها پیش پاافتاده و مبتذل هستند. یکی از بهترین نمونههایی که مى توانم درباره مطالب پرت و پلا بياورم، با اجازه شما سرمقالههاى نشریه نیویورک تایمز است. منظور من از به کار بردن لغت ابتذال در برابر واقعیت این نیست که مطلبی هوشمندانه نیست، بلکه فقط غیرواقعی است. اگر من درباره وضعیت ویتنام، در روزنامه نیویـورک تايمز مقالهاي را بخوانم، كاملاً متوجه مبتذل بودن آن مي شوم. البته ويتنام یک موضوع سیاسی است و عقایدی هم که درباره آن ابراز میشوند، سیاسی و جدی هستند، ولی این مقاله ها چون غیرواقعی و خیال پردازانه هستند، مبتذلند، ولى اين خيال پردازي ها گاهي كارشان به آنجا مي كشد که کشتی های امریکایی به سوی اهداف نامرئی شلیک می کنند و هیچ كسى هم نمى داند كه به كدام طرف و چرا؟! همه اين كارها هم ظاهراً برای نجات از شر کمونیسم صورت می گیرند و خدا می داند که پس پرده چه خبر است. این به نظر من یعنی ابتذال. شبیه به همین شیوه، طرز حرف زدن مردم در باره زندگی شخصی شان است، چون آنها هم درباره مسائل غیرواقعی صحبت میکنند، از جمله اینکه: شوهرم این کار را کرد یا نکرد، ترفیع گرفت یا نگرفت، من باید به دوستم تلفن می زدم یا نمى زدم.... همه اينها مبتذل هستند، چون ربطى به واقعيت ندارند و فقط نوعى توجيه هستند.

(ه) عامل دیگر شرایط زندگی بیمار است. سئوال این است که بیمار تا چه میزان روان رنجوری را با موفقیت از سر می گذراند، که اینها همه به شرایط بستگی دارد. یک فروشنده ممکن است بتواند با روانرنجوریای کنار بیاید که یک استاد دانشگاه، قادر نیست. منظور من این نیست که این دو تن به دلیل اختلاف فرهنگی، در برخورد با روانرنجوری رفتارهای متفاوتی دارند، بلکه میخواهم بگویم اگر یک استاد دانشگاه بیش از حد خودشیفته یا پرخاشگر باشد، اصلاً او را تحمّل نمی کنند و از دانشگاه اخراجش می کنند، ولی اگر فروشنده باشد، مى تواند با وجود همين ويژگىها، بسيار هم موفق باشد. گاهى اوقات بيماران مي گويند: «خب دكتر! من حقيقتاً نمي توانم با اين قيضيه، كنار بیایم.» و پاسخ استاندارد من به چنین مسخرهبازیای این است که: «خب! من هم سر درنمی آورم که چرا نمی توانی، چون ۳۰ سال است که این کار را کردهای و میلیونها آدم هم در سراسر دنیا هستند که تــا آخــر عمرشان با این قضیه کنار می آیند، بنابراین نمی فهمم که چرا نمی توانی، فقط این را می فهمم که چرا نمی خواهی این کار را بکنی و باید دلیلی برای این نخواستن تو پیدا کنم و اگر بشود، به تو کمک کنم که بخواهی وضعیت خودت را تغییر بدهی.» عبارت «تو نمی توانی» حقیقت ندارد و فقط بازی با کلمات است.

(و) نکته ای که می خواهم جداً بر آن تأکید کنم، مشارکت فعالانه بیمار با درمانگر است. در اینجا دو باره به نکته ای که قبلاً به آن اشاره کردم، برمی گردم. من فکر نمی کنم حال کسی با صحبت کردن درباره مشکل خود و یا حتّی آشکار کردن ضمیرنا خود آگاهش، خوب شود، به همان دلیل که هیچ کس نمی تواند بدون تلاش بسیار فراوان، بدون فداکاری زیاد، بدون ریسک کردن و آنگونه که به زبان سمبلیک و به

هنگام بیان رؤیاها گفته می شود بدون عبور از دالانهای پیچ در پیچ زندگی، به جایگاه مهمی در زندگی دست پیدا کند. بارها در زندگی انسان شرایطی پیش می آید که احساس می کند در تاریکی گم شده و به شدت ترسیده است، اما تردید ندارد که در انتهای این دالان تاریک، نور و رهایی وجود دارد. من معتقدم در فرآیند طی این مسیر، شخصیت تحلیل گر، نقش بسیار مهمی دارد، یعنی او یک همراه خوب است و مثل یک راهنمای باتجربه کوهنوردی، دست دیگران را نمی گیرد و از کوه بالا نمی کشد، بلکه آنها را راهنمایی می کند که خودشان این کار را بکنند و گاهی اوقات به آنها می گوید: «این راه، بهتر است» و حتی گاهی اوقات هم دستش را پشت کسی می گذارد و کمی او را هل می دهد، ولی این کل کاری است که انجام می دهد.

(ح) به این ترتیب به آخرین نکته می رسم و آن هم شخصیت تحلیل گر است. می شود درباره این موضوع یک سخنرانی کامل انجام داد، ولی من به چند نکته اشاره می کنم. فروید قبلاً به نکته مهمی اشاره کرده بود و آن همانا پرهیز تحلیل گر از فریب و دغل کاری است. باید نحوه برخورد تحلیل گر و فضای تحلیل به گونه ای باشد که بیمار از همان ابتدای امر متوجه شود که این دنیا با دنیای همیشگی او تفاوت دارد و دنیایی واقعی و حقیقی است و ذره ای فریب و دروغ در آن وجود ندارد و سرشار از حقیقت محض است. همچنین بیمار باید متوجه شود که قرار نیست درباره موهومات و خزعبلات حرف بزند و تحلیل گر هم چنین کاری نخواهد کرد و هر وقت حرف ها تبدیل به مسائل مبتذل شدند، تحلیل گر باید توجه بیمار را به گفتن حقایق و واقعیتها جلب کند. برای اینکه چنین وضعیتی پیش بیاید، ابتدا خود تحلیل گر باید فرق

بین واقعیتها و موهومات را بهدرستی درک کند که این کار، بهخصوص در دنیایی که ما زندگی میکنیم، کار بسیار دشواری است.

یکی دیگر از شرایط بسیار مهم برای تحلیل گر این است که بایـد از هر نوع خیالپردازی و سانتی مانتالیسم به شدّت اجتناب کند، چون یک درمانگر نمی تواند بیماری را معالجه کند، مگر اینکه در مورد دادن دارو و نیز روان کاوی او، بخواهد بر اساس دلسوزی و ترخم رفتار نکند. این مسئله ممكن است ظاهراً خشن به نظر برسد و من مطمئن هستم كه خیلی ها پشت سر من می گویند که در درمان بیماران روانی، آدمی بى ادب، بى عاطفه و بسيار مستبد هستم. خب! شايد همين طور هم باشد، ولی من در تجربه های فراوانس که دارم و در معالجاتی که در مورد بیماران بسیاری انجام دادهام، به این نتیجه رسیدهام که معالجه آنها با سانتی مانتالیسم جور درنمی آید و پرهیز از هـر نـوع دلـسوزی بـیجـا و افتادن به دام خیالپردازی و ترحم، روند درمان را مختل میکند، چون تحلیل گر ناچار است هر آنچه را که بیمار می گوید در درون خود تجربه کند تا بتوانید به داد او برسید و این، ابداً کار سادهای نیست و با دلسوزی های رایج، جور درنمی آید. اگر من در درون خودم احساس نکنم که اسکیزوفرنی، افسردگی، خودشیفتگی، خودآزاری، دیگرآزاری، ترس از مرگ و امثالهم چگونه احساسی است \_ حتی اگر شدت آن به اندازه بیمار هم نباشد \_ چگونه می توانم بفهمم او چه می گوید و اگر این را ندانم، چگونه می توانم او را درمان کنم؟

بعضی ها هم اخلاق های خاصی دارند. یادم می آید سولیوان همیشه می گفت بیماری که خوشش می آید همیشه سوار بر اسب اضطراب باشد و قصد پایین آمدن هم ندارد، هر گز برای بار دوم دوم به مطب او نمی آید، چون سولیوان به هیچ وجه با او همراهی و همدردی نشان

نمی داد. خب! به نظر من این برخورد اشکالی هم ندارد. یک درمانگر ممکن است ممکن است این نوع بیماران را معالجه نکند و یکی هم ممکن است احساسات بیمار را کاملاً حس کند و بسرای او، درمانگر بسیار خوبی باشد.

درک احساس بیمار یکی از ضروریات روانکاوی است، به همین دلیل است که برای تحلیل گرها، هیچ تحلیلی بهتر از تحلیل بقیه مردم نیست، چون در فرآیند تحلیل دیگران است که تقریباً همه چینز را می توان فهمید و لمس کرد، به شرط آنکه تحلیل گر واقعاً تلاش کند همان چیزهایی را که بیمار تجربه کرده است، احساس کند. اگر او با خودش فکر کند که: «خب! بیمار، موجود بینوای مفلوکی است که پول می پردازد.» او همچنان در مقام یک نخبه باقی می ماند و هرگز نمی تواند بیمار را متقاعد کند که به رهنمودهایش گوش بدهد.

نتیجه این برخورد این می شود که تحلیل گر با بیمارش دچار احساسات بازی نمی شود، ولی در عین حال آن قدر حس همراهی و همدردی با بیمار دارد که هر تجربه ای را که او از سر گذرانده، می تواند احساس کند. هنگامی که تحلیل گر همان حسی را تجربه می کند که بیمارش تجربه کرده است، دیگر دچار احساساتی چون قضاوت کردن، اخلاق گرایی یا سرزنش او نمی شود. به نظر من تحلیل گر اگر نتواند احساسات بیمارش را احساس کند، درد او را هم نخواهد فهمید. در علوم طبیعی شما می توانید مواد را روی میزتان بگذارید و به همان گونه که هستند، آنها را بررسی و اندازه گیری کنید. در وضعیت های تحلیلی، کافی نیست که بیمار، محتویات ذهنش را روی میز شما بگذارد، چون از کافی نیست که بیمار، محتویات ذهنش را روی میز شما بگذارد، چون از کافی نیست که واقعیت به همان گونه ای تجربه کرده است،

توسط تحلیل گر، تجربه و احساس نشود و برای او به صورت واقعیت درنیاید، درمانی صورت نمی پذیرد.

سرانجام، بسیار مهم است که شما به عنوان تحلیل گر، بیمار را قهرمان یک نمایش ببینید و نه مجموعهای از مشکلات و گرفتاری ها. واقعیت هم همین است که هر انسانی، قهرمان نمایشنامهای است. نگاه من به این قضیه ابدأ بر اساس سانتی مانتالیسم و احساسات بازی نیست. در اینجا ما با کسی سر و کار داریم که با مجموعهای از استعدادها و تواناییها خلق می شود ولی اغلب شکست می خورد و زندگی اش تلاشی دائمی است برای بیرون آوردن محصولی ارزشمند از دل این استعدادها و جنگ علیـه ناتوانی های فراوان. حتی اگر به پیش افتاده ترین افراد هم طوری نگاه کنیم که او هم موجود زندهای است که به دامن دنیا پرت شده ـ جایی که نه مطلوب او بوده و نه آنجا را میشناخته ـ و دارد میجنگد تا به هـر شکلی که شده از میان این گرفتاری ها، راهش را باز کند، او تا حد زیادی آدم جالبی به نظر خواهد رسید. در واقع، عظمت یک نویسنده بزرگ در این است که می تواند فردی را که از یک جنبه، مبتذل است، اما از جنبه دیگری که برای نویسنده اهمیت دارد، یک قهرمان است، ببیند و توصیف کند. به عنوان نمونه، اغلب قهرمانان آثار بزرگ بالزاک، آدمهای جالبی نیستند، ولی با قدرت قلم سخار نویسنده، بهشدت آدمهای جالبی از كار درمي آيند. ما بالزاك نيستيم و چنين قىدرتى هم نىداريم، اما مى توانيم اين توانايي را در خود ايجاد كنيم كه هر بيمار ـ و يا افراد دیگر ـرا قهرمان یک رمان یا نمایشنامه ببینیم که صفات جالبی دارد و انسانها را به گروههای الف، ب، ج، د، تقسیم نکنیم.

سخن آخر اینکه میخواهم نکاتی را درباره پیش آگهی بیان کنم. به نظر من در مورد روانرنجوریهای حاد، امکان درمان وجود دارد، ولی

در مورد روان رنجوری های ضعیف، احتمال درمان چندان زیاد نیست. من در اینجا به سراغ درصدها نمیروم، چون در درجه اول، این یک راز حرفهای یا تجاری است و در درجه دوم می شود در این باره حرفهای زیادی زد. با این همه، تجربه می گوید که درمان روان رنجوری ضعیف یا متوسط، چندان موفق نخواهد بود. من فكر ميكنم اين مطلب چيزي نیست که اسباب شرمندگی انسان باشد. در عالم پزشکی هم اگر برای درمان یک بیماری جدی، فقط پنج درصد احتمال بهبود وجود داشته باشد، به شرط آنکه روش بهتری وجود نداشته باشد و پزشک هم نهایت سعی خود را بکند و خود بیمار، خانواده، دوستان و همه کسانی هم که با او همراه و نزدیک هستند، در تلاش برای بهبود او با پزشک همراهی کنند، همه باید نهایت سعی خود را برای رسیدن به درمان، انجام بدهند. مسئله غلطی است اگر بسین روان رنجور حاد و روان رنجور ضعیف، تفاوتی قائل نشویم و در آغاز درمان، در عالم خیال به سر ببریم و به خود بگوییم، «درمان، همه چیز را درست می کند.» و یا تحلیل گر سعی کند به انحای مختلف، سر خودش کلاه بگذارد و به خود بگوید بیماری بیمار آنقدرها هم جدی نیست و امید نامعقولی به درمان داشته باشد. حتی در مواردی که حال بیمار خوب نمی شود، در یک روان کاوی خوب، دست کم یکی از شرایط درمان، محقق می شود و آن هم اینکه اگر ساعات درمان، همراه با نشاط و اهمیت و سرزندگی باشند، به صورت مهم ترین ساعات زندگی بیمار درمی آیند. به نظر من ایس حرف را درباره اغلب درمانهای غیر از روانکاوی نمی توان زد و این دست کم می تواند برای تحلیل گر، نوعی آرامش خاطر را به همراه بیاورد که در مورد بیمارانی که شانس بسیار اندکی برای درمان دارند، نهایت سعی خود را کرده است.

در روانرنجوریهای شدید، شانس بسیار بیشتری برای درمان وجود دارد. اعتقاد من این است که در میان مبتلایان به روانرنجوریهای خیلی ضعیف هم می توان عده ای را درمان کرد، به شرط آنکه شیوه هایی که به کار می گیریم خیلی کوتاه تر از دو سال روان کاوی باشد، به عبارت دیگر، اگر تحلیل گر شهامت این کار را داشته باشد که از بینش تحلیلی برای دستیابی مستقیم به مشکل بهره بگیرد و آن را در ظرف ۲۴ ساعت و در حالتی که گویی ناچار است کار را به سرانجام برساند، انجام بدهد، خیلی بهتر از آنکه ۲۰۰ ساعت وقت بگذارد به نتیجه می رسد. هنگامی که تحلیل گر از شیوه های مستقیم استفاده می کند، جایی برای شرم و حیای ساختگی بیمار باقی نمی ماند و مسئله او زود تر آشکار و روان کاوی می شود.

بخش ٢

جنبههای درمانی روان کاوی

## روان کاوی چیست؟

#### هدف روان کاوی

موضوعی که میخواهم بحث خود را با آن آغاز کنم، سئوالی اساسی است که همزمان برای همه مطرح می شود و آن سئوال این است که: هدف از روانکاوی چیست؟ به گمانم این سئوال ساده، جسواب سادهای هم دارد و آن، شناخت خویشتن است. این «شناخت خسود» یکی از نیازهای بسیار دیرینه بشر است و از یونان باستان تا قسرون وسطی و تا دوران معاصر ادامه داشته است. بشر همواره در پی این تفکر بوده است که خودشناسی، مبنای شناخت جهان هستی است یا به قسول میستر اکهارت که عبارت بسیار مؤثری در این زمینه دارد: «تنها راه شناخت خداوند، شناخت خود است.» این تفکر، یکی از قدیمی تسرین آرزوهای بشر بوده است و آرزویی است که حقیقتاً ریشه در عوامل عینی زندگی بشر دارد.

آدمی جهان هستی را چگونه می شناسد؟ انسان چگونه می تواند زندگی کند و واکنش درستی نشان بدهد، در حالی که ابزاری را که باید با استفاده از آن دست به عمل بزند و تصمیم بگیرد نمی شناسد؟ ما راهنما و رهبر «من»ی هستیم که به نوعی زندگی کردن ما در این جهان را مدیریت می کند، تصمیم می گیرد و اولویت بندی و ارزش گذاری می کند. اگر این «من» و موضوع اصلیای که بر اساس آن تصمیم می گیرد و عمل می کند، برای ما ناشناخته باشد، تمام اعمال و تصمیمات ما کورکورانه یا در حالت نیمه هوشیاری انجام خواهند شد.

انسان باید درباره این واقعیت بیندیشد که او همچون حیوانات، اسیر و در بند غرایز خود نیست تا هر زمان که لازم شد به او بگویند چه باید بکند و جز آنچه غرایز به او فرمان می دهند، چیز دیگری نداند. آگاهی بر این امر، مستلزم کسب شایستگی هایی است، زیرا در قلمرو حیوانات هم حتی در قلمرو حیواناتی که از نظر تکامل در سطوح پایینی هستند ضرورت یادگیری وجود دارد. دست کم اینکه غرایز هم بدون کسب حداقل یادگیری ها نمی توانند درست کار کنند، ولی این مزیّت جزئی انسان نسبت به حیوان است. حیوان کم و بیش نیازی به دانستن زیاد دارد، هر چند او هم باید تجربه هایی داشته باشد که در حقیقت از طریق خافظه به او منتقل می شود.

ولی انسان باید برای تصمیم گیری همه چینز را بداند. غراینز درباره نحوه تصمیم گیری، چیزی به او نمی گویند و فقط در مورد مسائلی چون غذا خوردن، نوشیدن، دفاع از خود و احتمالاً درباره اینکه باید تولید مثل کند، به او فرمان می دهند. این هم شاید کلک طبیعت باشد که در ارضای جنسی، نوعی لذت یا شهوت قرار داده است، اما این به معنای قوی بودن سایر سانقه ها یا انگیزه های انسان به اندازه غریزه جنسی نیست؛ بنابراین انسان برای شناخت خود، فقط نباید از جنبه روحی و یا اگر شما

این طور دوست دارید، از جنبه دینی یا اخلاقی یا منظر انسانی به خود بنگرد، بلکه باید از منظر زیست شناسی نیز به خود نگاه کند.

بازدهی بهینه در زندگی بستگی به مینزان شناخت ما از خود دارد، زیرا با خودشناسی است که انسان می تواند در دنیا، خودش را هدایت کند و تصمیم بگیرد. بدیهی است انسان هر چه بهتر خود را بشناسد، تصمیمات بهتری می گیرد و هر چه شناخت کمتری از خود داشته باشد، به هنگام تصمیم گیری، گیج تر می شود.

روانکاوی فقط علم درمان نیست، بلکه ابرزاری برای درک خود است. به عبارتی روانکاوی ابزاری برای رهاسازی خود و وسیلهای برای دستیابی به هنر زندگی است، هنری که به نظر مین مهم ترین کارکرد روانکاوی است. حقیقتاً ارزش عمده روانکاوی، ایجاد تغییر و تحول در شخصیت افراد است، نه از بین بردن علائم بیماری. تا زمانی که درمان علائم بیماری مدنظر باشد، درمانهای کوتاه تر و بهتر به کار نمی آیند. اهمیت واقعی و تاریخی روانکاوی، در همان مسیری حرکت میکند که می توان در تفکر بودایی پیدا کرد. این نوع خودآگاهی و تفکر در رویه بودایی برای دستیابی به وضعیت روحی و حیاتی بهتر از یک انسان بودایی برای دستیابی به وضعیت روحی و حیاتی بهتر از یک انسان عادی، نقش محوری را ایفا میکند.

روان کاوی مدعی است که فرد را می شناسد و می تواند انسان را به سوی درمان هدایت کند. خب، این ادعایی است که انجیل هم کرده است: «حقیقت، شما را آزاد خواهد کرد.» (یوحنا ۳۲: ۸) آیا آگاهی بر ضمیر ناخود آگاه و یا به عبارت دیگر، خود آگاهی کامل، به فرد کمک می کند که او از شر نشانه های بیماری رها گردد و یا حتّی خوشحال تر شود؟

# هدف درمانی زیگموند فروید و انتقاد من بر آن

در ابتدا می خواهم چند کلمهای درباره اهداف درمانی روان کاوی فرویدی کلاسیک صحبت کنم. همانگونه که فروید یک بار اشاره کرد، هدف درمان این است که به فرد توانایی کار و انجام فعالیت جنسی را بدهد. به عبارت بهتر و با تعبیری عینی تر: هدف روان کاوی این است که به فرد قدرت کار کردن و تولیدمثل بدهد. اینها حقیقتاً دو نیاز بررگ جامعه هستند و در اثر زندگی در محیط اجتماعی، در فرد پدید می آیند، یعنی جامعه به افراد می آموزد که چرا باید کار و نیز تولیدمثل کنند. در هر حال ما این دو کار را به دلایل زیادی انجام می دهیم. ترغیب مردم برای تولیدمثل در هر دوره و زمانی، کاری برای دولتها ندارد، ولی اگر دولت در برهه زمانی خاصی به کودکانی بیش از آنچه وجود دارند، نیاز داشته باشد، باید به انواع و اقسام شیوه ها متوسل شود تا به تعداد کودکان مطلوب برسد.

تعریف فروید از بهداشت روانی، یک تعریف اجتماعی است. یعنی طبیعی بودن به معنای اجتماعی بودن است و افرد باید بر اساس هنجارهای اجتماعی فعالیت کنند. نشانه بیماری زمانی واقعاً جدی تلقی می شود که کار فرد را برای فعالیت اجتماعی مناسب، دشوار کند. برای مثال اعتیاد به مواد مخدر، یک نشانه جدی بیماری تلقی می شود، ولی سیگار کشیدن دائمی و وسواس گونه، اعتیاد محسوب نمی شود. چرا؟ واقعیت این است که از نظر علم روان شناسی، هر دو یکی هستند، ولی از نظر اجتماعی، تفاوت این دو بسیار است. اگر شما از ماده مخدر خاصی استفاده کنید، در بسیاری از شرایط، این مسئله مانع از عملکرد اجتماعی مناسبتان می شود، ولی شما می توانید به قصد کشت سیگار اجتماعی مناسبتان می شود، ولی شما می توانید به قصد کشت سیگار

بکشید و برای کسی اهمیت ندارد که از سرطان ریه بمیرید، سیگارکشیدن، یک مشکل اجتماعی نیست. در هر صورت مردم می میرند، ولی وقتی پنجاه ساله هستید، اگر از سرطان ریه بمیرید، فوت شما از نظر اجتماعی چندان مهم نیست، چون به هر حال به اندازه کافی بچه تولید، به اندازه کافی کار و نهایت سعی خودتان را هم کردهاید. سیگار کشیدن شما هر چند کار جالبی نیست، ولی با کارکرد اجتماعی شما تداخل پیدا نمی کند.

ما موقعی می گوییم که علامتی، نشانه بیماری است که با کارکرد اجتماعی تداخل پیدا کند، به همین دلیل است که وقتی کسی قادر نیست حتی کوچک ترین تجربه ذهنی و تخیلی داشته باشد و همه چیز را صرفاً واقعی و عینی می بیند، آدم سالمی به نظر می رسد، هر چند این فرد همان قدر بیمار است که بیمار روان پریشی که نمی تواند واقعیت را به عنوان موضوعی قابل مدیریت یا مطلبی که می شود روی آن کار کرد، تشخیص بدهد، ولی قادر است چیزی را که «اینجا و حالا» وجود دارد درک کند و احساسی لطیف و تجربهای درونی را بفهمد که برای انسان ظاهراً طبیعی فوق الذکر، معنا ندارد.

تعریف فرویدی اصالتاً یک تعریف اجتماعی است و اگر بخواهیم در این تعریف، دقیق شویم، ایرادی هم بر آن وارد نیست، زیرا فروید انسان عصر خویش بود و هرگز جامعهاش را مورد سئوال قرار نداد و از آن انتقاد نکرد، مگر وقتی که احساس کرد تابو ای سکس خیلی قوی است و باید کاری کرد که کم و بیش کاهش پیدا کند. فروید شخصاً آدم بسیار حتی شاید بشود گفت بیش از حد املی بود و اگر بود و رفتار سکسی امروز را می دید که آن را پیامد آموزشهای او تلقی می کنند،

به شدات شوکه می شد، ولی واقعیت این است که این رفتارها ربطی به فروید ندارند، چون خود او به این جور کارها، کار زیادی نداشت. رفتار جنسی دنیای معاصر در واقع بخشی از روحیه مصرف گرایی عمومی است.

فروید چگونه توانست برای اهداف روان کاوی مورد نظر خود، دلایلی را ارائه کند؟ به عبارت ساده، بر اساس نظر فروید، بیماری روانی فرد به رویدادی در دوران کودکی او ربط دارد. احساس و عاطفهای در کودکی فرد، سرکوب شده است و به همین دلیل هنوز هم به فعالیت خود ادامه می دهد. شخص از طریق وسواس تکرار احساسات سرکوب شده، سخت گرفتار می شود و ناچار است دائماً یک الگوی رفتاری را تکرار کند. اگر این الگوی رفتاری، از ناخوداًگاه به خوداگاه آورده شود، یعنی انرژی حاصل از آن به شکل کاملی توسط فرد، تجربه شود، آنگاه نیروی آسیب روانی شکسته می شود و فرد از نفوذ احساسات سرکوب نیروی آسیب روانی شکسته می شود و فرد از نفوذ احساسات سرکوب نیروی آسیب روانی شکسته می شود و فرد از نفوذ احساسات سرکوب این مسئله ای است که فروید خیلی زود متوجه آن شد و دریافت که وسواس، یک امر ذهنی نیست، بلکه باید به شکلی مؤثر احساسات» می نامد.

من درباره اعتبار این نظریه تردیدهای اساسی دارم. ابتدا میخواهم از تجربه شخصی خودم در زمانی که در فاصله سالهای ۱۹۲۸ تا ۱۹۳۰ دانشجوی مؤسسه روانکاوی در برلین بودم، برایتان بگویم. یک روز که اغلب دانشجویان حاضر بودند، استاد بحثی طولانی داشت درباره اینکه در طول درمان، چند بار اتفاق میافتد که یک بیمار تجربههای آسیب رساننده دوران کودکی خود را به یاد بیاورد؟ اکثر دانشجویان گفتند بسیار بهندرت پیش میآید. من واقعاً یکه خوردم. من دانشجوی خوب و

وفاداری بودم و ناگهان شنیدم همان چیزی که تیصور می شود مبنای درمان است، بسیار به ندرت اتفاق می افتد! (البته اساتید شیوه خودشان را داشتند. به من گفته شد که آسیب روانی در فرآیند انتقال، دوباره ظاهر می شود ـ ولی من حالا وارد این بحث نمی شوم.)

به نظر من آسیب روانی واقعاً نادر است و واقعـاً کمتـر کـسی آن را تجربه میکند و باید یک رویداد، فوقالعاده آسیبرسان باشد تا تأثیر شدیدی بر فرد بگذارد و بسیاری از رویدادهایی که آسیبرسان تلقی مىشوند، واقعاً اينطور نيستند. مثلاً به خدا قسم! اگـر پـدرى، يـک بـار هنگامی که پسرش سه ساله بوده، عصبانی شده و او را کتک زده، رویداد آسیبرسانی روی نداده است! این رویداد کاملاً عادی است، چون تأثیری که بر ذهن و شخصیت کودک باقی میماند، حاصل فضای کلی و همیشگی خانواده است و نه رویدادهای منفرد. بسیار بهندرت پیش می آید که یک رویداد خاص چنان تأثیراتی بر روح فرد بگذارد که بـشود آن را یک آسیب جدی و واقعی تلقی کرد. این روزها مردم خیلی راحت از آسیب روانی صحبت میکنند و مثلاً جا مانـدن از قطـار یـا تجربـهای ناخوشایند را آسیب روانی مینامند. بر اساس تعریف علمی، آسیب رویدادی است که باری بیش از آنچه که سلسله عصبی بتوانید تحمّل كند، بر آن تحميل مى كند. از آنجا كه فرد نمى تواند آسيب را تحمّل كند، این آسیب موجب اختلال میشود. ولی آسیبهای روانی واقعی، بسیار نادر هستند و آنچه که اغلب آسیب روانی نامیده می شود، در واقع همان رویدادهای معمولی زندگی هستند که تأثیرات اندکی دارند. آنچه که تأثیر می گذارد، یک جریان و فضای مستمر و دائمی است.

آسیب روانی در هر سن و سالی ممکن است پیش بیاید، ولی هرچه در سنین کمتری اتفاق بیفتد، تأثیر آن شدیدتر است، در عین حیال که

نیروهای التیام بخش هم در یک کودک بیشتر هستند. آسیب واقعاً مسئله پیچیدهای است و من در مورد به کار بردن غیرمسئولانه کلمه آسیب روانی که این روزها خیلی رایج شده است، هشدار میدهم. من واقعاً کمتر کسی را دیدهام که در فرآیند روانکاوی، تغییر کرده باشد، بلکه برعکس، عده زیادی را دیدهام که تغییر نکردهاند، ولی این حقیقت را هم نباید از یاد برد که افراد زیادی بدون روانکاوی، به شکلی بنیادین تغییر کردهاند.

به این مطلب ساده که در دو سال اخیر مشاهده کردهام، دقت کنید. افرادی هستند که روزگاری در دفاع از جنگ ویتنام جار میزدند. افسران طرفدار حزب محافظه کار نیروی هوایی از این قبیل بودند. آنها در ویتنام بودند، جنگ را تجربه کردند، بیرحمی و شقاوت و ظلم را دیدند و ناگهان در آنها تغییری اتفاق افتاد که در قدیم به آن «تغییر دین» میگفتند، یعنی این افراد، ناگهان دنیا را به شکلی کاملاً متفاوت دیدند و از هیئت آدمهای طرفدار جنگ درآمدند و به افرادی تبدیل شدند که حاضر بودند جان یا آزادی شان را فدا کنند تا جنگ متوقف شود. این افراد به خودی خود، انسانهای متفاوتی نیستند، بلکه در اثر یک تجربه ناگوار و به خاطر اینکه توانایی آن را نداشته اند که پاسخ مناسبی به آن بدهند، تغییر رویه داده اند. البته این توانایی به بسیاری از افراد داده نشده است، چون اغلب انسانها بسیار بی عاطفه شده اند.

ولی تغییرات عمیق واقعاً، هم از طریق روانکاوی و هم بیرون از آن روی می دهند و برای اثبات این موارد، شواهد زیادی را می توان ارائه داد.

#### تصور کلی فروید از کودک و انتقاد من بر آن

هر کسی که اندکی با آثار فروید آشنائی داشته و آنها را بــا توجــه بــه موضوع اصلی شان یعنی ضمیر خود آگاه و انگیزه های ناخود آگاه خوانده باشد، مي داند كه آراي او فوق العاده قابل نقد هستند. البته نمي توان فرويد را از این بابت که در باره ضمیر خودآگاه نقد جمدی نداشته است، سرزنش کرد، زیرا هنگامی که جامعهای را که فروید در آن زندگی می کرد و نیز قوانین و ارزشهای حاکم بر آن را مطالعه می کنیم، در مى يابيم كه او اساساً يك فرد اصلاح طلب بوده است. شايان ذكر است كه فروید همان رویکردی را اتخاذ کرد که طبقه متوسط لیبرال در پیش گرفته بود و ادعا می کرد که: این دنیا، اساساً بهترین دنیائی است که داریم، ولی می توانیم دنیائی بهتر از این هم داشته باشیم، شاید دوره های طولانی تری از صلح و آرامش را تجربه کنیم و شاید بـا زنـدانیهـای مـا رفتار بهتری شود. افراد طبقه متوسط (بورژوا) هرگز به موضوعات جدیای چون جرمشناسی نمی پرداختند. کل نظام جرمشناسی و کیفسری ما بر پایه ساختاری طبقاتی بنا شده است. افراد این طبقه هرگز از خود نپرسیدهاند که آیا یک مجرم، کسی نیست که راه مناسبی برای ارضای خواسته های خود پیدا نکرده است؟ من نمی خواهم در اینجا از دزدها و سارقین حمایت کنم و فکر میکنم در دزدی و سرقت جنبهای وجود دارد که آن را تبدیل به عملی کاملاً ناپسند میسازد، با این همه نظام کیفری ما مبتنی بر ساختار جامعهای است که به قول کسی که مؤدبانه این مسئله را مطرح می کرد: «خدا را شکر که اکثریت وسیعی از مردم جامعه از امتیازاتی محروم هستند!» و یا صادقانه تر بگوئیم: «جای شکرش باقى است كه فقط اقليت جامعه از امتيازات فوقالعاده زيادى برخوردارند!» و این گونه مسائل در جوامعی که در زمینه صلحطلبی، چندان رادیکال نیستند، با کاهش نیروهای نظامی و معاهداتی که صلح را تضمین میکنند، حل میشوند.

از این رو روان کاوی جنبشی بود که قصد داشت از طریق ایجاد اصلاحاتی در ضمیر خودآگاه، زندگی بهتری را فراهم آورد، ولی این جنبش، به شیوهای رادیکال، ارزشها و ساختار جامعه موجود را مورد سئوال قرار نداد. فروید با همدلی هایش با کسانی که بسر جامعه سلطه داشتند، در کنار حاکمیت بود. این نکته را می توان در رویکرد فروید نسبت به جنگ جهانی اول مشاهده کرد. او تا سال ۱۹۱۷ باور داشت که آلمان برنده جنگ خواهد بود. در آن سال اکثر مردم بر اساس اطلاعات قبلی که برگرفته از اعتقاداتشان بود، اطمینان پیدا کرده بودند که آلمانی ها پیروز می شوند. من غالباً درباره نامهای فکر می کنم که فروید نوشته بود: هاز بودن در هامبورگ خیلی خوشحالم. حالا می توانم بگویم: سربازان ما، هار بودن در هامبورگ خیلی خوشحالم. حالا می توانم بگویم: سربازان ما، واقعاً وحشتناک به نظر می رسد و انسان تأثیرات و نشانه های بیمارگونه حاصل از جنگ جهانی اول را حتی روی خودآگاه باهوش ترین و در عین حال نجیب ترین انسان های آن دوران هم که فروید قطعاً یکی از آنها عین حال نجیب ترین انسانهای آن دوران هم که فروید قطعاً یکی از آنها بود، تشخیص می دهد.

شما فقط هنگامی می توانید این مسئله را درک کنید که جنگ جهانی اول را با جنگ و یتنام در بدترین وضعیتش مقایسه کنید. نسبت به جنگ جهانی اول تقریباً هیچ مخالفتی صورت نگرفت و این یکی از بزرگترین فجایع این جنگ بود. اینشتین یکی از معدود کسانی بود که به جنگ اعتراض کرد، اما اکثر روشنفکران آلمانی یا فرانسوی، جنگ را تأیید کردند، از این رو عقیده فروید در باره جنگ، امری غیرعادی نیست و این صدا آنقدرها هم قوی نیست که بتوان آن را صدایی خارج از

چهارچوب موجود اجتماعی فرض کرد، ولی اگر این نکته را در نظر بگیریم که مخالفت او با جنگ، خیلی دیر بیان شد، آن وقت تائیدهایش به اندازه کافی قوی جلوه خواهند کرد. فروید در نامهای که در سال ۱۹۲۵ به اینشتین نوشت، خود را یک «صلحجو» معرفی کرد.

نگاه فروید به کودک چه بود؟ مسلماً وقتی که از زبان بیمارانش می شنید که دخترها توسط پدران و پسرها توسط مادران، به انحراف کشیده شده اند، باور می کرد که این گزارشها نشانی از واقعیت هستند. خود من کاملاً معتقدم که او چنین برداشتی داشته است. فرنچی هم در آخر عمر خود چنین اعتقادی داشت، ولی فروید خیلی زود نظرش را تغییر داد و اظهار داشت که همه اینها خیال پردازی بوده است. دخترها و پسرها خیال می کردند که با پدر یا مادر خود همخوابه شده اند و همه این داستانها در واقع دلیلی بر اثبات احساس مجرمانه رابطه نامشروع با پدر و مادر و زاده ذهن بچههاست.

همان طور که می دانید این یکی از دشوارترین معضلات در نظریه روان کاوی است. فروید معتقد است که ذهن یک کودک و حتی نوزاد، پر از خیال پر دازی های چندگانه انحرافی است. این نظر فروید که کودک موجود شهوترانی است که هیچ کاری جز گمراه کردن پدر یا مادر و آرزوی خوابیدن با آنها را ندارد، الحق که چنگی به دل نمی زند. واقعیت این است که اساساً کل این دیدگاه روان کاوانه، مسیر غلطی را طی کرده است. اولین انحراف در ایس دیدگاه ایس است که ادعا می کند خیال پردازی درباره زنا با محارم، جزء لاینفک ذهن یک کودک است. دوم آنکه در هنگام روان کاوی یک فرد، ابتدا باید ایس فرض را در نظر

داشت که آنچه بیمار میگوید ممکن است ناشمی از خیال پردازی های خود او باشد و واقعیت را نشان ندهد.

فروید اساساً به این اصل معتقد بود که: کودک «مقصر» است و پدر و مادر تقصیری ندارند. این قاعده کلی در تاریخچه زندگی خود فروید هم آشکارا دیده می شود. من با کمک بعضی از همکارانم، ایس اصل را در تحلیل هایی بر «موضوع هانس کوچولو» شرح داده (ای. فروم، ۱۹۶۶) و نوشته ام: پدر و مادرها، حتی آنهایی که آشکارا خودخواه، پرخاشگر و تندخو هستند، همواره از سوی فروید مورد حمایت قرار گرفته اند و مسئولیت و تقصیر پیوسته متوجه کودک بوده است. به قبول فروید، کودک یک «نیمه جنایتکار» است که نه تنها همیشه گرفتار خیال پردازی هایی در مورد زنا با محارم خود است که حتّی دلش می خواهد پدر را بکشد و یا به مادرش تجاوز کند!

تصویری که از کودک به عنوان «نیمه جنایتکار» ارائه می شود، علی القاعده پیامد نیاز به صحه گذاشتن به قدرت والدین و دفاع از آنهاست. اگر زندگی اغلب کودکان را مطالعه کنید، در خواهید یافت که عشق والدین یکی از بزرگترین بهانههایی است که بشر بسرای زندگی خود اختراع کرده است. همانگونه که لینگ بهدرستی بیان کسرده است، عشق پدر و مادر، در واقع قدرتی است که والدین مایلند نسبت به فرزندان خود اعمال کنند. منظور من این نیست که استثنائاتی وجود ندارند. البته که وجود دارند و من پدر و مادرهایی را هم دیده ام که واقعاً عاشق فرزندانشان هستند، ولی در مجموع اگر در باره تاریخچه رفتار والدین با کودکانشان در طی قرون مطالعه کنید و نگاهی به تاریخچه زندگی مردمان معاصر خود بیندازید، درخواهید یافت که انگیزه و علاقه

اصلی اغلب والدین، کنترل بچههاست و آنچه که آنها آن را عشق به فرزند مینامند، در واقع نوعی دگرآزاری است که در جملاتی نظیر این بهخوبی قابل مشاهده است: «من خوب تو را میخواهم و تا وقتی تو را دوست خواهم داشت که سعی نکنی علیه کنترل من عصیان کنی.»

این عشقی است که در جوامع پدرسالار وجود داشته و از دوران رم باستان، بچهها و همسران حکم دارایی مردان را داشتهاند و هنوز هم همین طور است. هنوز هم یک پدر حق مطلقی دارد که برای فرزندانش تعیین تکلیف کند. در حال حاضر معدود تالاشهایی در کشورهای مختلف صورت گرفته تا این شرایط را تغییر دهند و دادگاههائی تـشکیل شدهاند که اگر والدینی لیاقت بزرگ کردن کودکی را نداشته باشند و دلایل کافی در این مورد وجود داشته باشد، حق حضانت را از آنها بگیرد. البته همه اینها بسیار متظاهرانه است، زیرا قبضات، خودشان هم پدر و مادر و به همان اندازه برای پدر و مادر بودن، نالایق هستند، بنابراین چگونه می توانند در این زمینه تصمیم بگیرند؟ سوای احساس نیمه غریزی و عشق کم و بیش ناشی از خودشیفتگی مادر نسبت به كودكانش، همين كه اولين نشانه هاى تمايل كودكان به انجام رفتارهائي بر اساس خواسته های خودشان مشاهده می شود، میل به مالکیت و تسلط در مادر هم بالا می گیرد. برای اغلب آدمها، احساس قدرت کردن، احساس کنترل بر دیگران داشتن، احساس اهمیت داشتن و چیزی را جا به جا کردن و تغییر دادن و احساس اینکه بالاخره حرفی برای گفتن دارند، در بچه دار شدن نمود پیدا می کند، بنابراین تصویری که من از والدین ارائه می دهم، تصویری بسیار طبیعی است و هیچ نوع بـدبینی در آن وجود ندارد. ملاحظه می کنید که در طبقات بالای اجتماعی انگلستان، پدر و مادرها، کم و بیش اعتنای سگ هم به فرزندانشان نمی کنند.

طبقات بالای اجتماعی اروپا برای فرزندانشان پرستار و مربی میگیرند و مادران کوچکترین دلیلی برای داد کشیدن بر سر بچههایسشان ندارند، چون در زندگی خیلی چیزها برایشان وجود دارد که لذّت و رضایت بیشتری را برایشان به ارمغان می آورد. آنها روابط عاشقانه خودشان را دارند، مهمانیهای خودشان را دارند و اگر در انگلستان باشند، اسبهای خودشان را هم دارند! و غیره.

تا زمانی که تمایل به داشتن، کیفیت برتبر ساختار شخصیتی افیراد باشد، به بچهها هم مثل مال و اموال خود نگاه خواهند کرد. کسانی هم هستند که میل به داشتن، در آنها آن قدرها قوی نیست، ولی ایینجور آدمها امروزه کم پیدا میشوند، بنابراین کاملاً طبیعی است که کودکان به این وضعیت عادت کرده باشند، چون کل جامعه، آن را امری طبیعی تلقی میکند. همگی بر این قول اتفاق نظر دارند که در انجیل آمده: «پسر طغیانگر را باید سنگسار کرد و کشت.» البته سنگسار، دیگر مرسوم نیست، ولی آنچه که در قرن ۱۹ بر سر یک پسر طغیانگر می آمد، بسیار مقتدرانه تر از سنگسار بود.

عشق پدرانه و مادرانه، به اعتقاد من، کم و بیش یک نوع استعداد انسانی است و انسان می تواند از طریق آن، همدلی فراوان و حتی اگر دوست داشته باشد، غم و اندوه و عاطفه شدید را هم احساس کند. با وجود این، به نظر من احساس پدری و مادری، اصالتاً و در بهترین شکلش، نوعی مالکیت خوش خیم و در شکل بدش، نوعی مالکیت بدخیم است که به صورت کتک زدن، آزار و آسیب رساندن بروز می کند، آن هم آسیب رساندنی که پدر و مادرها حتّی از وجود آن هم آگاهی ندارند، مثل آسیب رساندن به غرور و عزّت نفس کودک و تبدیل کمودکی بسیار حساس و باهوش به انسانی که احساس می کند

دستوپاچلفتی و احمق است و هیچ کاری از دستش برنمی آید. حتی بعضی از فهمیده ترین پدر و مادرها هم این کارها را می کنند و کودکان خود را چون دلقکهای کوچک، در برابسر چشم دیگران به نمایش می گذارند و زیر این آسمان کبود، کاری نیست که از دستشان بسرآید و برای ایجاد احساس حقارت و عدم اعتماد به نفس در کودک و سلب آزادی هایش انجام ندهند.

توافق فروید با طبقه حاکم و نهادهای آن، حقیقتاً در به انحراف کشاندن نظریه او درباره کودکان، نقش زیادی داشت و از آنجا که روانکاو در واقع نقش وکیل مدافع والدین را به عهده گرفت، آسیبهای فراوانی هم به خود نظریه وارد شد. من معتقدم که روانکاو باید شاکی والدین و دارای دیدگاهی عینی و بیطرف باشد، ولی اگر حامی والدین باشد، آن هم به این دلیل که آنها یک نهاد اجتماعی هستند، نمی تواند به بیماران خدمت چندانی بکند. میخواهم یک گام جلوتر بسروم و بگویم باگر روانکاو میخواهد کارش دقیق تر باشد، نباید فقط خانواده را ببیند، بلکه باید کل نظام جامعه را در نظر بگیرد، چون خانواده، تنها بخش بلکه باید کل نظام جامعه را در نظر بگیرد، چون خانواده، تنها بخش کوچکی از جامعه است.

وقتی میگویم از نظر فروید، کودک همیشه گناهکار است، منظورم این نیست که کودک همیشه معصوم است و یا والدین، همیشه گناهکارند. به نظر من این موضوع نیاز به بررسی جامع دارد تا ببینیم کودک در ایجاد واکنشهای والدین نسبت به خودش چقدر سهیم است. برای مثال، بعضی از پدر و مادرها نسبت به تیپ خاصی از بچهها، حساسیت دارند. مادری بسیار حساس و کمی خجالتی را در نظر بگیرید که پسرش پرخاشگر و کمی بیادب است و شما این نوع واکنشها را حتی موقعی هم که کودکی دو ماهه بود، در او مشاهده میکردید و این

در واقع، خلق و خوی مادرزادی او بود. این مادر نمی تواند چنین کودکی را تحمل کند، هرگز هم در زندگی نمی توانسته و بعدها هم هرگز نخواهد توانست فردی با چنین ویژگی هایی را تحمّل کند. خب! این خیلی وضعیت بدی است. مادر را هم نمی شود سرزنش کرد، چون تحمّل چنین چیزی را ندارد.

بعضی از بچهها با خلق و خوهای وحشتناکی به دنیا می آینـد، مـثلاً بعضی از آنها خیلی متکبّر هستند. فروید چنین پسربچهای بود و نسبت به پدرش بسیار گستاخی می کرد. او همیشه رختخوابش را خیس می کرد و به پدرش می گفت: «وقتی بزرگ بشوم، بهترین و قشنگ ترین رختخواب شهر را برایت می خرم.» هرگز پیش نیامد که فروید از کارش متأسف باشد و عذر خواهی كند، در حالی كه اغلب بچهها این كار را می کنند، ولی او بیش از حد «از خود متشکر» بود. بعضی از پدران، این نوع رفتارها را بسیار گستاخانه تلقی میکننید و نمی تواننید پسرشان را تحمل كنند. اين نوع بچهها با رفتارهايشان، پيشاپيش مجموعهاي از واکنشها را در والدینشان رقم میزنند و نهایت خوشباوری است اگر تصور کنیم پدر و مادر با این استدلال که او را به دنیا آوردهاند، ضـرورتاً در همه موارد با او همراهی و همدلی و رفتارهایش را تحمل خواهند كرد. از همه اينها گذشته، در اينجا موضوع بخت آزمايي ژنها هم مطرح است و انسان همیشه هم در بخت آزمایی برنده نمی شود. به علاوه، کودک در فرآیند رشد، بسیاری از کارها را انجام میدهد که خارج از حد توان و حتى تصور است و نمىشود پدر و مادر را براى آنها مقصر دانست.

### تأثیر تجربه های کودکی بر فرآیند درمان

من واقعاً معتقدم که در طی پنج سال اول زندگی کودک اتفاقات مهمی روی میدهند که در رشد فرد تأثیر به سزایی دارند، اما در عین حال بر این باورم که بعدها هم وقایعی در زندگی انسان پیش می آیند که همان قدر اهمیت دارند و ممکن است خیلی چیزها را تغییر دهند.

به نظر فروید، همه رویدادهای اصلی زندگی انسان در پنج سال اول اتفاق مىافتند و بعدها فقط تكرار مىشوند. به نظر من اين نوع تفكر، بسیار مکانیکی و نسنجیده است، چون غیر از موارد مکانیکی که دائماً در حال تکرارند، هیچ چیز دیگری در طول زندگی، تکرار نمیشود و در این عرصهای که اتفاقات زیادی روی میدهند، بهرغم آنکه ما دلمان می خواهد روی عوامل نهادینه شده و غیرقابل تغییر تأکید زیادی کنیم، همه چیز دستخوش تغییر می شود. فروید این مسئله را از نظر تئوریک انجام داد و چنین اظهار نظری هم کرد، ولی من فکر می کنم اغلب تحلیل گرها و مخصوصاً عامه مردم فکر میکنند انسان حاصل کارهائی است که والدینش نسبت به او انجام دادهاند و قصههای پرسوز و گدازی را هم سرهمبندی میکنند که اغلب آنها را در جلسات روانکاوی بارها شنیدهاید: «پدرم مرا دوست نداشت، مادرم مرا دوست نداشت، مادربزرگم مرا دوست نداشت و به همین دلیل، من آدم نکبتی از آب درآمدم!» خب! البته زدن اين حرفها خيلي راحت است و انسان مى تواند همه تقصيرها را به گردن اطرافيانش بيندازيد.

شما می توانید در فرآیند رشد هر کسی، در دوران کودکی او عناصر مشخصی را پیدا کنید که قبلاً پنهان بوده و بعد آشکار شدهاند، ولی این هم حقیقت دارد که بسیاری از وقایعی که بعدها در زندگی انسان پیش می آیند، می توانند تأثیر آن عناصر را از بین ببرند یا تضعیف و تقویت

کنند و نمی توان ادعا کرد که پیشامدهای آتی، هیچ تأثیری در زندگی انسان ندارند، بنابراین چنین نتیجه می گیرم که رویدادهای دوران کودکی انسان تعیین کننده نیستند، ولی در گیر کننده هستند. آنچه در کودکی روی می دهد، ضرورتاً سرنوشت انسان را تعیین نمی کند، اما او به شکلی با آنها در گیر هست و هرچه بیشتر در آن مسیر حرکت کند، بیشتر هم در گیر می شود تا جایی که فقط یک معجزه می تواند در وضعیت فرد، تغییر ایجاد کند.

هدف روانکاوی، دستیابی به فرآیندهای ناخودآگاه ذهن بیمار است. روانکاوی به خودی خود یک تحقیق تاریخی نیست. ما در واقع میخواهیم از آنچه که در ضمیر بیمار و پس ذهن او میگذرد، با نبوعی اشعه ایکس مجازی، عکس بگیریم. این هدف ماست. اغلب اوقات، خود بیمار این موضوع را میفهمد، به شرط آنکه بار دیگر تجربههای کنونی او رنگ کودکی را به یاد بیاورد، چون بعضی از آنها به تجربههای کنونی او رنگ و بو می بخشند و یا چیزی را که از آن آگاه نیست و به یادش نیست، به یاد می آورد. گاهی اوقات این اتفاق به هنگام ایجاد پدیده انتقال روی می دهد و گاهی به هنگام به یاد آوردن آنچه که در کودکی و یا حتی در جلسه درمان تجربه شده است. ذهن ما پر از این تجربههاست که گاهی به صورت رؤیا آشکار می شوند.

گاهی رویدادی در رؤیا آشکار می شود که سی سال قبل و هنگامی که بیمار هفده ساله بوده، روی داده است، ولی هدف من جستجوی در گذشته ها نیست. هدف من آگاهی هرچه شفاف تر از آن چیزی است که اینک در ناخودآگاه بیمار می گذرد، منتهی برای رسیدن به این هدف، گاهی و حتی شاید بتوان گفت بیشتر وقت ها لازم است بدانیم که بیمار در کودکی یا دوران نوجوانی چه تجربه ای را از سر گذرانده است. من

وقتی خودم را روانکاوی میکنم- که هر روز این کار را میکنم- عمداً تلاش میکنم احساسی را که درباره تجربهای در پنج یا پانزده سالگی داشتهام، احساس کنم تا بفهمم احساساتی که اینک در من هستند، چه محتوایی دارند. من دائماً سعی میکنم ارتباط ذهنی خود را با دوران کودکیام حفظ کنم و آن را زنده نگه دارم، چون کمکم میکند از آنچه که از آنها آگاه نبودهام و اینک در من جریان دارند، آگاه شوم و آنها را تشخیص بدهم. در این شیوه، هدف من جستجوی در گذشتهها نیست.

نظریه فروید به طور خلاصه این بود که اگر تجربه های مهم دوران کودکی \_یعنی تجربه های آسیب شناسانه دوران کودکی \_را به ضمیر خود آگاه بیاورید، نشانه های بیماری توسط این فرآیند از بین خواهند رفت. از چنین کاری چه چیزی عاید انسان می شود؟

در بسیاری از روانکاویها و در ذهن اغلب مردم، همین توضیحی را که به صورت موروثی از فروید باقی مانده است، می توان مشاهده کرد.. من قصه های زیادی را از آدم های متفاوت شنیده ام که در پاسخ به سئوال: «خب! روانکاوی تو چه چیزهائی را نشان داد؟»، بر اساس یک منطق و فرمول از پیش ساخته شده جواب داده اند، «من این و این و این هستم یا این و این و این را دارم یا نشانه های بیماری من اینها هستند، چون....». می توان گفت این یک توضیح دم دستی در باره یک تعریف تاریخی موروثی از روانکاوی است که البته به خودی خود ارزش درمانی ندارد. موروثی از روانکاوی است که البته به خودی خود ارزش درمانی ندارد.

میخواهم توجه شما را به نکتهای جلب کنم که شاید درک آن چندان ساده نباشد و آن، تفاوت بین تجربه کردن رویدادی در درون انسان است که روزگاری سرکوب شده و حالا به صورتی غیرمنتظره به خودآگاه او میآید و با استناد به آن، در ذهن خود تاریخچهای را میسازد، آن هم صرفاً به این دلیل که این رویداد و یا آن یکی، اتفاق افتادهاند. بسیار کم پیش می آید که انسان این تجربهها را عیناً در ذهب خود بازسازی کند، ولی اگر بتواند و اینها با یک حس حقیقی به یاد انسان بیایند، احساس رضایتی صوری به فرد دست می دهد و به خود می گوید: «باید اتفاق افتاده باشد، حتماً این اتفاق افتاده و چون واقعاً اتفاق افتاده، پس حالا من این هستم، آن هستم و هزار چیز دیگر هستم.» اتفاق افتاده، پس حالا من این ویکرد را بی فایده بدانند و بگویند: « چه ممکن است بعضیها این رویکرد را بی فایده بدانند و بگویند: « چه فرقی می کند که یک غریق، قانون جاذبه زمین را بداند یا نداند، به هر حال او غرق می شود.» به همین ترتیب، تجربههای دوران کودکی فقط تا جایی اهمیت دارند که با یادآوری مجدد، تجربه شوند. به عبارت دیگر جایی اهمیت دارند که با یادآوری مجدد، تجربه شوند. به عبارت دیگر دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره دارد، کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره در کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره در کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره در کمکمان می کند، زیرا انسان بر اساس مبانی تئوریک می تواند درباره

آنچه واقعاً اهمیت دارد، رویکرد تاریخی موروثی نیست، بلکه رویکردی است که من آن را رویکرد «عکسبرداری با اشعه ایکس» می نامم. آنچه مهم است، نیروهایی هستند که مرا به پیش می رانند و یا در من ایجاد انگیزه می کنند و یا کس دیگری که درست در این لحظه بر من تأثیر می گذارد و من درست مثل اینکه از ذهنم با اشعه ایکس عکس می گیرم، می توانم این عامل را تشخیص بدهم و به همین دلیل از این تعبیر استفاده می کنم، زیرا با عکسبرداری از ذهن، آن هم با اشعه ایکس، می توانم چیزهایی را ببینم که در شرایط عادی و با چشم سر نمی توانم. برای مثال اگر شما از قفسه سینه یک فرد مبتلا به بیماری سل، با اشعه ایکس عکس بگیرید، می توانید زخمهایی را که در ظرف ۲۰ سال روی بافت ریه به وجود آمده اند، ببینید. البته شما علاقه ندارید که بدانید ۲۰

سال قبل چه اتفاقی روی داده که او به سل مبتلا شده، بلکه میخواهید بدانید ریههای این فرد در حال حاضر چه وضعیتی دارند. آیا در ذهسن انسان هم یک فرآیند فعال وجود دارد که بتوان با اشعه ایکس از آن عکسبرداری کرد؟ اگر میخواهید به وسیله روانکاوی و یا بدون استفاده از آن، موضوعی را بفهمید، نکته اساسی این است که ابتدا از خود بپرسید اینک در ناخودآگاه من چه میگذرد، چه چیزهایی را میتوانم حدس بزنم، چه چیزهایی را میتوانم درباره انگیزههای ناخودآگاهانهای که تعیین کننده اعمال من هستند احساس کنم، وگرنه با آنچه که بر من رفته، نمیتوانم توضیح بدهم که اکنون بر من چه میرود.

### رویه درمانی و ارتباط آن با روان کاوی

همان طور که می دانید، تئوری فروید، اصالتاً یک تئوری غریزه نگر است، یعنی او همه چیز را مبتنی بر غریزه می داند و البته بر ایس مطلب تکیه می کند که چگونه جامعه، غرایز را از شخصیت فرد منفک و آنها را سرکوب می کند، بنابراین در نظریه فروید، پیوسته از روان کاوها خواسته می شود که جانب غرایز را نگاه دارند؛ اما در عمل، روان کاوها ـ از جمله روان کاوان طرفدار مکتب فروید ـ تاثیرات محیط را در نظر نمی گیرند و همگی از ساده ای پیروی می کنند: «هر کودکی همان کسی است که پدر و مادرش ساخته اند»، در حالی که تأثیر محیط واقعاً در سرنوشت یک فرد، تعیین کننده است، نه آنچه که فروید آنها را «عوامل سرشتی» می نامد. البته خود فروید در این گونه موارد بسیار محتاط تر بود. او معتقد بود که عوامل سرشتی ـ آنچه که ما با آن متولد می شویم و عوامل وراثتی ما را تشکیل می دهند ـ و نیز عوامل محیطی، زنجیره به هم پیوسته ای هستند که وزن هر یک، نسبت به موارد متفاوت، با یکدیگر فرق می کند.

شما گاهی با کسانی روبرو می شوید که عوامل سرشتی در آنها قوی هستند و گاهی با افرادی روبرو می شوید که عوامل محیطی در آنها قدرت بیشتری دارند، ولی واقعیت این است که اینها زنجیره های به هم پیوسته ای هستند که از یک سو عوامل سرشتی را در خود دارند و از سوی دیگر عوامل محیطی را.

در رویه روان کاوی ـ و به گمان من در فرهنگ عامه امریکاییها ـ معادله سادهای وجود دارد که عوامل سرشتی را یکسره کنار می گذارد و همه چیز را نتیجه تأثیر محیط می پندارد و به همین دلیل والدین در مورد عملکرد فرزندانشان، مطلقاً مقصر فرض می شوند. پدر و مادرها از جهتی مسئول وضعیتی هستند که برای بچهها پیش آمده، ولی از جهات دیگر، آن قدرها هم مسئول نیستند، چون بخشی از وضعیت فعلی به این دلیل به وجود آمده است که مادران در سمینارهای روان کاوی شرکت می کنند و در نتیجه از اینکه فرزندان، و به خصوص پسرانشان را ببوسند، می ترسند، چون درباره عقده ادیپ چیزهایی را شنیدهاند و یا از ترس اینکه محکوم به استبداد نشوند و در نتیجه فرزندانشان روان رنجور از اینکه محکوم به استبداد نشوند و در نتیجه فرزندانشان روان رنجور از آب درنیایند، قدرت ندارند سر حرفشان بایستند و ناچارند در مقابل فرزندان خود کوتاه بیایند.

از سوی دیگر کسانی هم هستند که روانکاوی شده و معلوم شده که خیلی سرحال هستند، چون در برابر هیچ چیزی احساس مسئولیت نمی کنند و همان چیزی هستند که پدر و مادرشان خواسته اند که این البته خیلی بد است و سرانجام هم چارهای ندارند جز اینکه تحت روان کاوی قرار بگیرند! در چنین وضعیتی، بیمار روزها و ماه ها درباره بلاهایی که پدر و مادر بر سرش آورده اند حرف می زند که ضرورتا موجب ایجاد تغییر در نمی شود.

در حقیقت، همیشه تعاملی مستمر بین والدین و سرشت یک کودک و چگونگی واکنش او به رفتارهای پدر و مادرش وجود دارد. کودک حتی در چهار پنج سالگی هم واکنشهای خودش را دارد و بنابراین نمی شود خیلی ساده و راحت گفت: «من این طوری هستم، چون مادرم این طوری بود.» بدیهی است که مادر یا پدر یا محیطی که در آن زندگی می کنیم، تأثیرات تعیین کننده ای روی ما داشته اند، ولی جا دارد که از خودمان بپرسیم خود من برای رها شدن از این تأثیرات چه کرده ام؟ آیا من کاملاً بی اختیار بوده ام؟ آیا من فقط یک کاغذ سفید بودم که پدر و مادرم هر چیزی را که دلشان خواست روی من نوشتند؟ آیا من به عنوان مادرم هر چیزی را که دلشان خواست روی من نوشتند؟ آیا من به عنوان میک کودک اصلاً مکانی برای اینکه تصمیم متفاوتی بگیرم نداشتم؟ آیا من هیچ اراده ای از خودم نداشتم؟ آیا من کاملاً همان چیزی هستم که شرایط برایم تعیین می کنند؟

در این رویکرد، مفهوم متداول روانکاوی دقیقاً همان چیزی است که طرفداران مکتب اسکینر امی گویند. آنها معتقدند که انسان نسبت به موضوعات و رفتارهای گوناگون، شرطی می شود و بر همین اساس هم عمل می کند. فقط اسکینر نیست که به خودش زحمت نمی دهد تا بفهمد در داخل این جعبه دربسته ای که نامش انسان است و عامل شرطی شدن، او را به سمت محصولی هدایت می کند که همان رفتار اوست، چه چیزی قرار داده شده است. او به این چیزها علاقه ندارد. او به خیلی از چیزهایی که مطلقاً ساخته خود انسان است، توجهی نمی کند. ولی اگر خیزهایی که مطلقاً ساخته خود انسان است، توجهی نمی کند. ولی اگر نظریه فروید را به نظریه اسکینر بیفزائیم، قضیه به این صورت درمی آید که: دخب! انسان به این شکل شرطی می شود، بنابراین می توان از نظریه اسکینر به این نتیجه رسید که چگونه می شود با تلاش زیاد، غیر شسرطی

شدن را آموخت!» مادر به فرزندش می گوید: «تو را دوست دارم به شرط اینکه ترکم نکنی.» و روانکاو می گوید: «تو آدم خوبی هستی، به شرط اینکه او را ترک کنی.» اگر این جریان چند سالی ادامه پیدا کند، بالاخره بیمار مجموعه عظیمی از شرطی شدنها را می پندیرد و سرانجام وادار می شود مادرش را ترک کند و به دامان روانکاو بیاویزد و آنگاه آن «انتقال روانی» دراز مدت کذایی پیش می آید و سرانجام، وقتی که دیگر دلیلی برای ادامه روانکاوی وجود نداشته باشد، بیمار به فرد دیگری غیر از روانکاو وابسته می شود.

بسیاری از افراد ازدواج می کنند تا همسرانشان را جایگزین مادرشان کنند و فرد قدرتمند دیگری را به جای الگوی مادر بنشانند. همین شیوه است که به سیاست اجازه می دهد در این دنیا کاربرد داشته باشد، چون مردم به دنبال قدرتی می گردند که به آن تکیه کنند. آنها به جای آنکه سعی کنند استقلال خود را به دست بیاورند و روی پای خود بایستند، فقط تلاش می کنند کس یا کسانی را که به آنها تکیه می کنند، تغییر بدهند. موضوع وابستگی، مسئله بسیار بزرگی است که فقط در نظریه فروید وجود ندارد، بلکه مشکلی است که شما در همه شیوههای فروان درمانی می توانید پیدا کنید.

با تکیه بر عوامل شرطی سازی، راه هایی جلوی پای مردم قرار می گیرند که هر روز بیش از پیش، آنها را از سئوالات واقعی و مهم زندگی شان غافل می کنند. این سئوالات مهم عبارتند از: «انسان چه می تواند بکند که خود را از وابستگی نجات دهد؟»، «چگونه می تواند رفتار متفاوتی داشته باشد؟»، «چگونه می تواند از حداقل آزادی ای که هر کسی از آن برخوردار است، استفاده کند؟» و سئوالی که از همه سئوالات مهم تر است: «در حال حاضر چه می تواند بکند؟» پاسخ به این سئوال

ربطی به سن و سال ندارد. یکی از بیماران من خانم هفتاد سالهای بود كه با پاسخ دادن به اين سئوال، حقيقتاً زندگياش را تغيير داد، ولي او آدم سرزندهای بود، بسیار سرزنده تر از بیست ساله هایی که دیده بودم.

فروید مفهومی را مطرح میکند که در آن، حداقل عوامل سرشتی \_ یعنی ویژگی هایی که در نهاد یک فرد نهاده شده اند ایفای نقش می کنند. بخش عمدهای از روان کاوی های کنونی، روی عوامل شرطی تکیه می کنند \_ و البته نه فقط در تئوری \_ و هیچ تأکیدی بر مسئولیت فرد ندارند. سئوال «چرا من این فردی هستم که هستم؟» در اغلب روان درمانی ها به صورت فرمول درآمده است، ولی من ترجیح می دهم بپرسم: «من که هستم؟» نه اینکه: «چرا اینجوری هستم که هستم؟» ایسن مسئله برایم آنقدرها اهمیت ندارد. من ترجیح می دهم از «خود» یک فرد با «اشعه ایکس» عکسبرداری کنم، چون انسان تا نداند کیست، نمى تواند بفهمد چرا اين طورى است كه هست!

# سهم هری استاک سولیوان به مفهوم روان شناسانه بشر

سولیوان کارش را با علاقه، شور و اشتیاق فراوانی شروع کرد. او در بیمارستان سنت الیزابت واشنگتن کار می کرد و از مسئولین بیمارستان خواست به او اجازه بدهند آزمایشی را انجام بدهد. او خواست برای درمان بیمارانش بخشی را در اختیارش بگذارند و شرطی را هم برای اداره این بخش مطرح کرد و آن هم این بود که فقط پرستارانی که او خودش انتخاب کرده و آموزش داده بود تا با بیماران رفتاری انسانی داشته باشند، حق داشتند در آن بخش کار کنند. در آن دوران

Harry Stack Sullivan
 St. Elizabeth

روانشناسی و البته دارو برای درمان بیماریهای روانی وجود نداشت و او کاری جز اینکه به بیماران، شخصیت واقعی خودشان را نشان دهد، انجام نمیداد، به این شکل که به بیماران روانپریش، فوق العاده احترام می گذاشت و رفتار کاملاً متفاوتی را با آنها در پیش گرفته بود. این معالجات خودانگیخته، تغییر قابل ملاحظهای را در وضعیت بیماران این بخش به وجود آورد. همین که دیگر، با این بیماران بدرفتاری نشد، تحقیر نشدند و با آنها مثل انسان رفتار شد، تأثیر زیادی روی بهبود آنها داشت. همین شواهد بدیهی نشان دادند که روانپریشی فقط یک اتفاق حضوی و جسمی نیست. تغییر روانکاوانهای که به این شکل در شیوه درمان به وجود آمد، نشان داد که بیماری معمولی مریضی که در یک بیمارستان ایالتی بستری بوده، در اثر رفتارهای نادرست، به یک بیماری مزمن و حاد تبدیل شده است.

اهمیت نظریه سولیوان در این است که نکته مهم در وجود یک فرد، شهوت جنسی یا غریزه جنسی او نسبت به دیگری نیست، بلکه آنچه که اهمیت دارد، رابطهای شخصی و انسانی است که افراد با یکدیگر برقرار میکنند. سولیوان این رابطه را «رابطه میان فردی» مینامد. فروید فکر میکرد محور مشکلات یک کودک، میل جنسی است همان مفهومی که او آن را عقده ادیپ مینامید ولی سولیوان و همکارانش اعتقاد داشتند که این مسئله، نه تنها تنها مشکل نیست، بلکه اساساً مشکل نیست. مشکل اصلی آن چیزی که به انسان آسیب میرساند، یعنی آنچه که در روابط شخصی در یک خانواده می تواند ایجاد اسکیزوفرنی کند. غیر از مطالعات سولیوان، تحقیقات درخشان دیگری هم وجود دارند که غیر از مطالعات سولیوان، تحقیقات درخشان دیگری هم وجود دارند که دیگران هم در این باره مطالعه و تحقیق کردهاند، ولی مخصوصاً لینگ

می گوید یک خانواده اسکیزوفرن که بیماری اسکیزوفرنی را ایجاد می کند، لزوماً یک خانواده معیوب نیست، یعنی خانوادهای نیست که در آن ضرورتاً با کودک بدرفتاری شده باشد، بلکه خانودهای است پر از کسالت، پر از خالی بودن، پر از دلمردگی و عاری از حیات و سرزندگی، عاری از رابطه صمیمی و اصیل بین اعضای خانواده و در مجموع محیطی که چنان بلایی بر سر کودک می آورد که برای ایجاد رابطه صمیمانه با دیگران، هلاک است.

امروزه با آزمایشهای مختلفی که حتی روی حیوانات هم انجام شده است، هر کسی میداند که اگر کودک در سالهای نخست زندگی از تماس جسمی با مادر یا جانشین مادر محروم بوده باشد، بعدها رشد جسمی وروانی او بهشدت آسیب میبیند. این تماس جسمی برای کودک جنبه حیاتی دارد. همه این را میدانند و قبول دارند، ولی آن چیزی که اغلب آدمها فراموش میکنند این است که نیاز به محرکات میان فردی، به اندازه نیاز اولیه کودک به تماس جسمی با مادر اهمیت دارد و بیش از آن هم دوام پیدا میکند. اگر چنین روابطی وجود داشته باشند، کودک مثل بچههایی که رنه اسپیتز توصیف میکند، نمی میرند، باشند، کودک مثل بچههایی که رنه اسپیتز توصیف میکند، نمی میرند، اگر به صورت حاد و جدی در آید، کودک چنان شکننده، منزوی و بی ارتباط با دیگران می شود که وقتی در مقابل میزان اندکی تنش قرار می گیرد، به سرعت فرو می ریزد و تبدیل به یک اسکیزوفرن جدی می شود.

سولیوان نخستین درمانگری بود که سعی کرد ثابت کند که اسکیزوفرنی ضرورتاً یک بیماری جسمی و ارگانیک نیست، بلکه می تواند ناشی از یک فرآیند روان شناسانه باشد. البته این نظریه بعد از

نظریه فروید که معتقد بود یک بیمار روانپریش را نمی توان روانکاوی و درمان کرد، تغییرات بزرگی را پدید آورد. فروید به این دلیل به درمان چنین بیمارانی اعتقاد نداشت که بسیار خودشیفته بود و نمی توانست با بیمار ارتباط ضروری برای انتقال از وضعیتی به وضعیت دیگر را تجربه کند. مین هنوز هم معتقدم بیمار کسی است که به شدت گرفتار خودشیفتگی است و چیزی جز آنچه را که در درون و در ذهین او می گذرد، حقیقی نمی پندارد و محکم به عقاید و شخصیت خود چسبیده است و آنچه را که در جهان بیرون از او اتفاق می افتد و وجود دارد، قبول ندارد، اما یک بیمار اسکیزوفرن غالباً فوق العاده حساس است و به مبتلا به کاتاتونیا می دانند اوضاع از چه قرار است و به شیوه خودشان مبتلا به کاتاتونیا می دهند و هنگامی که از حال خاص خود بیرون می آیند، می توانند بگویند که چه حالی داشته اند و چگونه متوجه بوده اند که در اطراف آنها چه می گذرد.

سولیوان و سنّتی که در روانکاوی بنا نهاد، جنبه جدید و بسیار مهمی از روانکاوی است که برای اولین بار به یک فرد روانپریش، شأن یک انسان کامل و بالغ را داد. تازه در دوران انقلاب کبیر فرانسه بود که غل و زنجیرها را از دست و پای بیماران روانپریش باز کردند. این روزها اگر سری به بیمارستانهای دولتی بزنید، کسی به دست و پای بیمار روانپریش زنجیر نمی بندد، ولی وضعیت آنها هنوز هم چندان تعریفی ندارد. اغلب مردم و حتی می توانم بگویم اغلب روانپزشکان سنتی به بیماران روانپریش به عنوان یک آدم خل و دیوانه و کسی که به کلی با

دیگران تفاوت دارد، نگاه میکنند و کمتر روانکاوی این ظرفیست را دارد که اندکی از اسکیزوفرنی را در هر کدام از ما احساس کند.

چیزی از یک فرد مبتلا به شیدایی \_افسردگی در همه ما هست و نیز حقیقتاً چیزی از یک بیمار پارانوئید هم در همه ما وجود دارد. همه ما تا حدودی گرفتار پارانویا هستیم، منتهی شدت و ضعف دارد. ما این بیماری را اگر اندک باشد، طبیعی تلقی میکنیم و فقط اگر نتوانیم آن را تحمّل کنیم، میگوییم که بیماری است، بنابراین هیچ یک از این وضعیتهای روحی روان پریشانه واقعاً با هم تفاوت زیادی ندارند و چنین فاصلههای عمیقی را بین افراد بشر به وجود نمی آورند.

یک بیمار روانپریش، یک موجود غیربشری، یک موجود خارج شده از نظام انسانی و متفاوت با بیمارانی که طبیعی تلقی میشوند، نیست.

#### بیماری های دوران معاصر: چالشی فراروی روان کاوی

معمولاً روان کاوی را فرآیند درمانی افراد بیمار میدانند. اگر من دچار وسواس فکری باشم و به هر چیزی شک کنم و در واقع دچار سوءظن وسواسی شده باشم، اگر یک دست من به خاطر اختلال روانی، فلج شده باشد، این نشانه محکم و مهمی بر بیمار بودن من است. روان کاوی تنها شیوه درمان علائم بیماری ها نیست. من در میان افراد مؤمن زیادی بوده و دیده ام که آنها توانسته اند با ایمان خود، فلج و بسیاری از علائم جدی بیماری را درمان کنند. مردم واقعاً و بدون کوچک ترین شکی با ایس شیوه ها درمان می شوند. امروزه انواع شیوه های درمانی با اسامی

شیدایی و افسردگی 1. Manic-depression

سوءظن شدید و فقدان بصیرت و هذیانگویی 2. Paranoia

گوناگون وجود دارند و اگر هدف فقط تحت درمان قرار گرفتن باشد، می توان گفت بسیاری از آن شیوهها خوب هستند.

افراد را می توان با ترس هم درمان کرد. در جنگ جهانی اول، یک پزشک آلمانی شیوه ای را کشف کرد و به وسیله آن سربازانی را که موجی شده بودند، از چنگال ترس و وحشت نجات داد. روش معالجه او این بود که بدن سربازان را تحت یک جریان الکتریکی قوی قرار می داد که واقعاً و عمیقاً به فرد صدمه می زد. نام آن پزشک دکتر کافمن بود و شیوه درمانی او هم همین نام را داشت. این شیوه، نوعی درمان پزشکی و شکنجه محض بود و بعدها معلوم شد ترس از این شیوه، افراد از بزرگ تر از ترس و وحشت برگشتن به سنگرها بود. با این شیوه، افراد از شر نشانه بیماری خلاص می شدند. اینکه بعدها بر سر فردی که با این گونه ترسیدن از شر ترس بزرگ تری نجات پیدا می کرد، چه آمد، البته گونه ترسیدن از شر کافمن و یا ارتش به آن علاقه خاصی داشته باشند.

ولی بسیاری از علائم بیماری را می توان با دقت بیشتری به وسیله روان کاوی درمان کرد، از جمله موارد خاصی از سوءظنهای وسواسی، انواع علائم وسواسی دیگر و علائم هیستریک خاص. گاهی اوقات این کار بسیار آسان است. بگذارید نمونهای از یمک روان کاوی فوق العاده ساده و آسان را به شما یاد بدهم که با به کارگیری آن، فقط در عرض چند ساعت، می توان نشانه یک بیماری را درمان کرد. یادم هست زنی به من مراجعه کرد که آه و نالهاش از دست خودش بلند بود. او هر وقت از خانه بیرون می رفت، دچار این وسواس فکری می شد که اجاق گاز را روشن گذاشته و هر جا هم که بود، در خود اجبار عجیبی را احساس می کرد که باید به خانه برگردد و ببیند که آیا خانهاش آتش گرفته یا نه.

از نظر یک فرد ثالث، این مسئله چندان مهم نیست، ولی زندگی ایسن زن به کلی مختل شده بود و او عملاً نمی توانست از خانه بیرون برود و هر جا هم که می رفت، ناچار بود به سرعت به خانه برگردد و نمی توانست بر این وسواس فکری غلبه کند. او درباره گذشته اش با من حرف زد و اشاره کرد که چهار پنج سال قبل به خاطر سرطان تحت عمل جراحی قرار گرفت و پزشک نه چندان باملاحظه اش به او گفته بود که در حال حاضر، خطر رفع شده، اما عفونت کلی و سرطان مشل آتش است که احتمال دارد گسترش پیدا کند. این البته چشم انداز بسیار هولناکی بود و هر کسی که این حرف را می شنید، حتماً وحشت می کرد و طبیعی است که این زن هم به شدت از احتمال گسترش سرطان ترسید. بعدها او توانست این ترس را به ترس از گسترش آتش انتقال بدهد تا به همه چنین وانمود کند که از سرطان نمی ترسد، بلکه از آتش می ترسد.

در هر حال این زن حدود پنج سال پس از عمل جراحی به من مراجعه کرد. حالا دیگر احتمال اینکه بیماری برگردد، نسبتاً کم شده بود، به همین دلیل این زن دیگر ترسی از سرطان نداشت و در نتیجه وسواس فکری او در باره آتش گرفتن خانه هم از بین رفت. یکی دو سال قبل، اگر کسی به او میگفت که ترس او از آتش را درک میکند و میداند که آتش به یاد او میآورد که از بازگشت سرطان وحشت کرده است، چندان لطفی به او نمیکرد، چون یادآوری احتمال بازگشت سرطان، بسیار دردناکتر و هراسآورتر از ترس از آتش بود.

در اینجا شما با ساده ترین نشانه بیماری، ساده ترین نشانه ای که ممکن است در عمرتان بتوانید پیدا کنید، روبرو هستید، نشانه ای که بلافاصله پس از برطرف شدن احتمالی آنچه که فرد از آن وحشت کرده است، به کلی از بین می رود. در مورد این بیمار چون پس از پنج سال، احتمال بازگشت سرطان تقریباً منتفی شد، ترس از آتش گرفتن خانه هم در او از بین رفت. نشانه های بیماری های دیگر بسیار از این پیچیده ترند، ولی من

معتقدم هنگامی که برای درمان این نشانه ها از روان کاوی استفاده می شود، معمولاً نتیجه مثبت به دست می آید.

در دوران فروید، اغلب افرادی که به روانپزشک مراجعه می کردند، از چنین علائمی رنج می بردند. مخصوصاً نشانه های هیستریک که ایس روزها بسیار نادر است، در آنها دیده می شد. در اینجا ملاحظه می کنید که در نشانه های روانرنجوری تغییراتی روی داده که ناشی از تغییر الگوهای فرهنگی است. هیستری در واقع انفجار عظیم احساسات است. اگر کسی را با تمام نشانه های انفجار عواطف و احساسات و در حال جیغ زدن و گریه کردن ببینیم، احتمالاً به یاد خطبای قرن گشته ونامه های عاشقانه و امثال اینها می افتیم که این روزها اگر در فیلم ببینیم، کاملاً مسخره به نظر می رسند. اینها همه به خاطر آن است که سبک زندگی تغییر کرده است. امروز نگاه ما واقع بینانه شده و احساساتمان را چندان تغییر کرده است. امروز نگاه ما واقع بینانه شده و احساساتمان را چندان نشان نمی دهیم و به همین دلیل نشانه های اسکیزوفرنی که در واقع علائم قطع ارتباط با سایر مردم و نتیجه ناشی از انه زوای آدم هاست، بیش از قطع ارتباط به چشم می خورد.

در دوران فروید مردم فقط از علائم هیستری رنج نمیبردند، بلکه علائم وسواسهای مختلف نیز در آنها مشاهده می شد. در آن زمان فقط آدمهایی که گرفتار مجموعهای از بیماریهای روانی مختلف بودند، نزد روان پزشک می رفتند. امروزه به نظر من اغلب کسانی که نزد روان کاو می روند، افرادی هستند که از بیماریهایی رنج می برند که فروید آنها را «ناراحتی های قرن ما» می نامید. در این بیماران، علائم بیماری دیده نمی شود، بلکه فقط احساس می کنند حالشان خوب نیست و توقع دارند که روان درمانی، حال آنها را خوب کند. می شود این درمانها را بیشتر تحلیل شخصیت دانست که در آن به جای تحلیل علائم، کل شخصیت فرد، تحلیل می شود. در این گونه موارد سر و کار انسان با کسانی است که واقعاً رنج می برند، اما ظاهراً نشانه ای از بیماری در آنها نیست. در

چنین مواردی نمی توان با کلمات، وضعیت این افسراد را توصیف کرد، بلکه فقط باید با دقت در وضعیت خود و دیگران، ایس حالات را درک کرد.

فردی این نوع روانکاوی را «تحلیل شخصیت» نامیده است که نسبت به جمله «آدمهایی که از دست خودشان به تنگ آمدهاند»، تعبیر جمع و جورتر و علمی تری است. در مورد این افراد ظاهراً هیچ مشکلی وجود ندارد. آنها همه چیز دارند، ولی از دست خودشان به ستوه آمدهاند، نمی دانند باید با خودشان چه بکنند، از این موضوع زجر می کشند، اندوهی را روی قلب خود احساس می کنند و مشکلاتی دارند که از پس آنها برنمی آیند. این یک معماست که آنها هر نوع معمایی را می توانند حل کنند، ولی از پس حل معماهای زندگی خود برنمی آیند.

برای درمان این نوع بیماریها، روانکاوی سنّتی، کافی نیست، چون وضعیت این بیماری به گونهای است که باید تغییری عمده و ناگهانی در کل شخصیتش پدید بیایید. درمان کسی که از این بیماری رنج میبرد، بدون یک تغییر کلی و ناگهانی و اساسی در شخصیت او، موفق نخواهد بود و تغییرات جزئی و پیشرفتهای اندک برای چنین بیمارانی فایده ندارد. نظریه نظامهای جدید(سیستم تئوریهای مدرن) میتواند این قضیه را روشن کند. اشاره من به مفهومی است که یک شخصیت یا یک سازمان در ایک سیستم میداند. اگر یک قسمت از ساختار، تغییر کند، بر تمام قسمتها تأثیر میگذارد. این ساختار در درون خود دارای انسجام و پیوستگی است و چون میخواهد خود را به همان شکل نگه دارد، هر نوع تغییری را پس میزند.

اگر کسی دراین ساختار تغییرات کوچکی را ایجاد کنید، کل ساختار تغییر چندانی نخواهد کرد. مثال سادهای میزنم: همه چنین تصور میکردند که با ساختن خانههای بهتری در یک محله پرجمعیت و پایین شهر، می توان وضعیت کلی آن محله را تغییر داد، اما چه اتفاقی روی

داد؟ بعد از سه چهار سال، خانههای قشنگ محله، دقیقاً شبیه بقیه خانهها شدند. چرا؟ چون تحصیلات افراد همانی بود که بود، درآمدها تغییر نکردند، بهداشت همان ماند که قبلاً بود و الگوهای فرهنگی هم همان بودند که قبلاً بودند، در نتیجه کل سیستم همچنان به رشد خود ادامه داد و این تغییرات کوچک را در خود حل کرد و پس از مدتی، بار دیگر به عنوان یک سیستم منسجم و یکدست، به حیات خود ادامه داد. شما فقط هنگامی می توانید محله را تغییر بدهید که کیل سیستم را عوض کنید، یعنی همزمان، تحصیلات آن افراد، درآمد، بهداشت و الگوهای فرهنگی شان را کاملاً تغییر بدهید. بعد که این کارها را کردید، می توانید خانههایشان را هم تغییر بدهید. ولی اگر فقط یک قسمت را عوض کنید، خانههایشان را هم تغییر بدهید. ولی اگر فقط یک قسمت را عوض کنید، فایده ندارد و این قسمت نمی تواند در مقابل کل سیستمی که علاقمند فایده ندارد و این قسمت نمی تواند در مقابل کل سیستمی که علاقمند

به همین ترتیب، یک فرد هم یک سیستم یا سباختار است. اگر بخواهید تغییرات جزئی در او ایجاد کنید، پس از مدتی متوجه می شوید که این تغییرات از بین می روند و در حقیقت هیچ اتفاق جدیدی نمی افتد. فقط یک دگرگونی اساسی در نظام شخصیتی فرد است که می تواند در درازمدت، تغیر ایجاد کند و تنها چنین تغییری است که می تواند تفکر، رفتار، احساس، مسیر حرکت و همه چیز فرد را تغییر بدهد. حتی یک قدم منسجم و یکپارچه، یک قدمی که همه جوانب شخصیتی فرد را در برمی گیرد، مؤثرتر از ده قدمی است که بدون توجه به این نکته مهم برداشته می شود. شما دقیقاً چنین چیزی را در تغییرات اجتماعی هم می بینید که یک تغییر، هرگز به تنهائی نمی تواند تأثیر پایدار داشته باشد.

## پیششرطهای درمانی

#### توانایی برای رشد روانی

با مطالعه درباره روانرنجوری شخصیتی گسترده در دنیای معاصر مجبوریم این سئوال را مطرح کنیم: «چرا یک فرد در مسیری گام برمی دارد که ما آن را راهی روانرنجورانه و همراه با اندوه و بدبختی می دانیم؟ چرا او نمی تواند آن چینزی باشد که می خواهد و چرا شادی هایش این قدر اندک هستند؟»

من در اینجا تجربه هائی را که حاصل مشاهدات خودم در زندگی هستند، مطرح می کنم. هر موجود انسانی، مثل هر حیوانی، مثل هر دانیه بندری، می خواهد زندگی کند و به حد اعلای لذت و ارضای خواسته هایش برسد. هیچ کس نمی خواهد بدبخت و غمگین باشد. حتی یک فرد خود آزار (مازو خیست) هم تصور می کند که از این راه می تواند به حد اعلای لذت برسد. دلیل سلامتی بیشتر و کمتر افراد و علت رنج بردن بیشتر یا کمتر آنها، در این حقیقت نهفته است که آنها با توجه به شرایط، خطاها، کجراهه رفتن ها (که به صورت سیستماتیک از سن سه

سالگی به بعد شروع می شود) و همچنین به خاطر عوامل سرشتی شان، شرایط مناسب برای دستیابی به حداکثر رشدی را که یک موجود انسانی می تواند داشته باشد، ندارند و در نتیجه، راه رهایی و رستگاری خود را مثل افراد فلج طی می کنند.

من میخواهم ناتوانی های فلج مانند در راه رشد روانی یک فرد را با درختی مقایسه کنم که بین دو دیوار گیر کرده و آفتاب بسیار کمی به آن می تابد. این درخت، کاملاً کج رشد می کند، ولی کج رشد کردن او فقط به این دلیل است که برای رسیدن به نبور خورشید، چارهای جز ایس نداشته است. اگر بخواهیم درباره یک انسان صحبت کنیم، می شود گفت که این درخت، یک انسان خمیده است، چون او واقعاً کج بار آمده است. او با توجه به توانایی های ذاتی اش، ابداً آن چیزی نیست که باید باشد. ولی چرا این طور است؟ برای اینکه این تنها راه دسترسی او به نور برساند تیا بهترین بهره را از زندگی ببرد، ولی اگر شرایط زندگی طوری باشد که او بهترین بهره را از زندگی ببرد، ولی اگر شرایط زندگی طوری باشد که او نتواند از راه مثبتی به این هدف برسد، از راه کج خود را می رساند. منظورم از «کج» یعنی راهی بیمارگونه و انحرافی. با ایس همه، او هنوز منور می کند که برای زندگی اش هم یک انسان است که همه سعی خود را می کنند که برای زندگی اش راه حلی پیدا کند. این چیزی است که هرگز نباید فراموش کنیم.

اگر کسی را دیدید که دچار این نشانههای بیماری و بیقراریهاست، هرگز فراموش نکنید که این فرد در راهی که در پیش گرفته، پیشرفت کرده است، چون هنوز دارد برای حل مسائلش دنبال راه حل میگردد و مشتاق است که این راه حل ها را پیدا کنید، ولی شرایط زیادی وجود دارند که کار را فوقالعاده برای او دشوار میکنند و حتی ممکن است باعث شوند که او در مقابل تغییر، مقاومت کند، چون او از هر تلاشی که

به او کمک کند که وضعیت خودش را تغییر بدهد، به شدات ترسیده است.

تغییر دادن خود و دستیابی به دگرگونی حقیقی و کامل شخصیتی، فوق العاده كار دشوارى است. در واقع ايس هدف تمام اديان و اغلب فلسفه ها بوده است كه انسان ها را عميقاً تغيير بدهند. هدف اصلى فلسفه یونان و بعضی از فلسفه های نوین همین بوده است و فرقی نمی کند که شما درباره آئین بودایی حرف بزنید، یا از مسیحیت و آئین یهود بگویید و یا درباره فلسفه اسپینوزا و ارسطو صحبت کنید. همه اینها دنبال پیدا کردن راههایی بودهاند که به وسیله آن بتوانند به بشر آموزش بدهند که خود را به سطح بالاتر، بهتر، سالمتر و شادتری برساند و بهتر زندگی كند. اغلب آدمها از زير بار مسئوليت شانه خالي ميكنند، چون احساس می کنند، بده کارند و به عبارت دیگر احساس می کنند وابسته به کس یا کسانی هستند. آنها هنوز به جایی نرسیدهاند که خودشان را کیاملاً قبـول داشته باشند و به خودشان بگویند: «این من هستم، این زندگی من است، این اعتقاد من است، این احساس من است و من بر اساس اینها زندگی می کنم نه بر اساس هوا و هوسهای خودم. این یک کبار منطقی است، ولی منطق بر اساس آنچه که شرایط زندگی و اصول من حکم میکنند، یعنی ضرورتها و تواناییهای بالقوهای که در شخصیت من قرار دارنـد. «ضرورتها» در اینجا به معنای چیزهایی هستند که در جموهره وجمود انسان قرار دارند و گاهی هم انسان را به سمتی میبرند که عقلانی

معنی «عقلانی» چیست؟ وایتهد (ص. ۴ و ۱۹۶۷) می گوید: «عقلانی یعنی کارکرد عقل برای ارتقای هنر زندگی کردن» اگر بخواهم این مطلب را به زبان خودم بیان کنم، باید بگویم: «عقلانی» یعنی همه رفتارها و اعمالی که رشد و پیشرفت یک ساختار را بیشتر میکنند و «غیرعقلانی» یعنی اعمال و رفتاری که رشد ساختار یک موجود، اعم از یک گیاه یا انسان را کند یا تخریب میکنند. بر اساس نظریه داروین، رشد هنگامی اتفاق میافتد که علائق و خواستههای یک موجود زنده، به شکلی امن، در جهت بقای فرد یا بقای آن نوع، حرکت کند؛ بنابراین هرچه اشتیاق و علاقه افراد یا انواع متوجه رشد بیشتری باشد، عقلانی تر حرکت کردهاند، از اینرو میل جنسی یک عنصر کاملاً عقلانی است. گرسنگی و تشنگی هم کاملاً عقلانی هستند.

مشکل بشر این است که خیلی کم بر اساس غرایزش عمل می کند. به عبارت دیگر اگر بشر حیوانی بود که صرفاً بر اساس غریزه رفتار می کرد، رفتارش عقلانی تر بود. به حیوانات که نگاه می کنیم، همه رفتارهای آنها را عقلانی می بینیم، ولی اگر انسان عادت فکر کردن را از دست بدهد، عقل و منطقش در هم می ریزد و قاتی می کند. عقلانی بودن ضرورتاً به معنای اینکه درباره همه چیز بیندیشیم، نیست، بلکه عقلانی بودن در واقع بیشتر به نحوه عمل انسان برمی گردد. انسان می تواند درباره بسیاری از رفتارهای خوب بیندیشد و حتی آنها را تحسین کند، اما ضرورتاً همه آنها را انجام نمی دهد. مثالی می زنم: اگر کسی در جایی کارخانهای را احداث کند که کارگر در آن منطقه کمیاب و گران است و کارخانهای را احداث کند که کارگر در آن منطقه کمیاب و گران است و عمل نکرده، چون سیستم اقتصادی او به تدریج ضعیف می شود و سرانجام هم از بین می رود و او پس از یکی دو سال متوجه می شود که ورشکسته شده است. از زمان فردریک وینسلو تیلور اقتصاددانها از ورشکسته شده است. از زمان فردریک وینسلو تیلور اقتصاددانها از

نوعی «عقلانیت» اقتصادی صحبت میکنند که معنی آن به کلی با عقلانیتی که در روان شناسی مدنظر ماست، فرق دارد. عقلانیت اقتصادی یعنی تغییر شیوه های کاری به نحوی که همه عناصر درگیر در کار اقتصادی به نحوی عمل کنند که بازده آنها از حداکثری که مدنظر ماست، بالاتر باشد. این کارایی از منظر صاحبان سرمایه مدنظر قرار می گیرد نه از منظر انسان هایی که باید این چرخه را بچرخانند.

در مورد انسان می توان گفت: غراین او غیرعقلانی نیستند، اما احساساتش هستند. حيوان حسادت را نمي شناسد، خودتخريبي را نمی شناسد، اشتیاق و آرزویی برای استثمار دیگری ندارد، دیگرآزاریی(سادیسم) ندارد، میلی به کنترل دیگران ندارد. اینها همگی عواطفی هستند که کم و بیش در هیچ یک از پستانداران مشاهده نمی شوند. این احساسات اگر در انسان وجود دارند و رشد می کنند، به این دلیل نیست که ریشه در غرایز او دارند، بلکه زاده شرایط محیطی هستند که خصلت های آسیب شناسانه را در او ایجاد می کنند. مشال سادهای میزنم: شما اگر بذر یک بوته گل سرخ را در اختیار داشته باشید، می دانید برای اینکه تبدیل به یک بوته گل سرخ کامل شود و گلهای زیبایی بدهد، دقیقاً به رطوبت، دما و نوع مخصوصی از خاک نیاز دارد و باید در وقت مناسبی هم کاشته شود. اگر این شرایط فراهم شود، این بذر \_البته اگر آفت به آن نزند یا شرایط غیرقابل تحمل دیگری برایش پیش نیاید- رشد می کند و تبدیل به یک بوته گل سرخ درست و حسابی می شود. اگر شما بذر را در خاکی قرار بدهید که رطوبت آن خیلی زیاد است، فقط می پوسد و از بین می رود. اگر آن را در شرایطی قرار دهید که وضعیت کاملاً مطلوبی نباشد، یک بوته گل سرخ خواهید داشت، اما بوته گل سرخی که دهها عیب و علت دارد،

گلهایش درشت و زیبا نیستند و برگها و ساقههایش چنگی به دل نمیزنند، چون بوته گل سرخ فقط هنگامی نهایت رشد خود را خواهد داشت که شرایط مناسبی برایش فراهم شود، شرایطی که برحسب تجربه و فقط برای رشد این بذر خاص فراهم می شود.

این قضیه در مورد یک حیوان هم صادق است. ایس را همه کسانی که حیوانات را پرورش می دهند می دانند. همین طور هم در مورد انسان ها. ما می دانیم که انسان برای رشد کامل، به شرایط خاصی نیاز دارد. اگر این شرایط برای او فراهم نشود، اگر به جای گرما، به او سرما بدهیم؛ اگر به جای آزادی او را در اختناق نگه داریم و اگر به جای احترام، او را گرفتار دگرآزاری (سادیسم) کنیم، کودک از نظر جسمی نمی میرد، ولی موجود کج و معوجی از کار درمی آید، درست مثل درختی که موقعی که به نور خورشید نیاز داشت، از آن محروم بود. ایس احساسات که کج و معوج و نتیجه شرایط نامساعد هستند، همان رشد نمی کند، بلکه روز به روز ضعیف تر و سرانجام ویران می شود و حتی کار انسان به بیماری روانی می کشد.

#### مسئولیت انسان برای رشد روانی

فروید در فرآیند روان شناسی، پیشرفت مهمی را به وجود آورد که تأثیر آن برای قرنها ادامه پیدا کرد. این پیشرفت مهم، نقاب برداشتن از روی چهره این تصور بود که صداقت و راستی را نمی توان با این ابزار که فرد نیت خوبی دارد، اثبات کرد، چون ممکن است کسی دروغ بگوید و بهترین نیتها را هم داشته باشد و در حرفش کاملاً هم صداقت داشته

باشد و نداند که دارد دروغ می گوید و این کار را ناخودآگاه انجام بدهد! با این حرف، فروید بعد کاملاً جدیدی را در مورد مسئله صداقت، صمیمیت و خیرخواهی در روابط بشری، آشکار کرد، چون عبارت «منظوری نداشتم» که معمولاً بهانه خوبی برای انجام کارهایی است که ظاهراً آدمها قصد انجامش را ندارند، از زمانی که تئوری فروید درباره لغزشهای زبانی و سایر امور مطرح شد، اهمیتش را از دست داد.

در دوره فروید، مسئله اخلاق هم مورد بازبینی مجدد قرار گرفت و آن هم اینکه انسان فقط در مورد مسائلی که در باره آنها فکر می گذرد، مسئول نیست، بلکه در مورد آنچه که در ناخودآگاه او هم می گذرد، مسئولیت دارد. اینجا جایی است که مسئولیت انسان آغاز می شود و بقیه هر چه هست، نقاب و حقه بازی است و هیچ ارزشی ندارد و آنچه که فرد به آن عقیده دارد، حتی ارزش شنیدن هم ندارد. البته من این مطلب را با کمی اغراق بیان می کنم و آن هم اینکه: شما بسیاری از سخنرانی ها از افاضات را تحمّل می کنید در حالی که اصلاً ارزش گوش کردن ندارند، چون می دانید که همه اینها بخشی از یک نقشه و طرح کلی و بخشی از تصویر مطلوبی هستند که کسی می خواهد در منظر شما بگذارد.

به اعتقاد من، در درمان، مهمترین اصل ایس است که بیمار بتواند احساس مسئولیت و در نتیجه، فعالیت خود را تجهیز کند و به تحرک وادارد. به نظر من بخش زیادی از آنچه که امروز به عنوان روانکاوی مطرح می شود، بر اساس فرضیه ای است که اغلب بیماران در ذهن دارند و آن هم اینکه: روان کاوی شیوه ای است که حال بیمار با حرف زدن، بدون خطر پذیری، بدون رنج بردن، بدون فعالیت کردن و بدون

ضرورتی برای تصمیم گیری، بهبود می یابد. چنین چیزی نه در زندگی پیش می آید، نه در روان درمانی. هیچ کسی با حرف زدن، حتی حرف زدنی که قرار است بر اساس آن تحلیل و تفسیرهایی صورت بگیرد، حالش خوب نمی شود.

برای اینکه حال بیماری خوب شود، فرد باید اراده و انگیزه فوقالعاده زیادی داشته باشد. همه می تواند همدیگر را سرزنش کنند و از این طریق، از مسئولیت طفره بروند. اگر من از مسئولیت حرف می زنم، از جایگاه یک قاضی نیست. من کسی را متهم نمی کنم.

من فکر نمی کنم ما حق داشته باشیم کسی را سرزنش کنیم و ادای قضات را دربیاوریم، ولی با این همه، این واقعیت بدیهی است که حال هیچ کس خوب نمی شود، مگر آنکه احساس مسئولیت، مشارکت و در واقع احساس غرور به خاطر انجام یک کار بزرگ در او ایجاد شود.

شرایط خاصی هستند که منجر به پیشرفت سلامتی انسان می شوند و شرایط خاصی هم هستند که پدیده های آسیب شناسانه را ایجاد می کنند. سئوال اساسی و حیاتی این است که بفهمیم کدام شرایط هستند که باعث سالم تر شدن انسان می شوند و کدام شرایط، انسان را بیمار می کنند. شرایطی که باعث پیشرفت سلامتی روح و روان انسان می شوند، عمدتاً در طول تاریخ اندیشه، زیر عنوان اخلاق قرار گرفته اند، چون اخلاق اساساً سعی می کند هنجارهایی را که منجر به پیشرفت سلامتی انسان می شوند، نشان بدهد.

به محض اینکه انسان درباره بشر صحبت میکند، همه میگویند که این یک داوری ارزشی است، چون آنها نمی خواهند در باره هنجارهایی که ضروری هستند، فکر کنند: آنها می خواهند شادمانه زندگی کنند، بدون آنکه بدانند چگونه می شود شاد بود. به قول میستر اکهارت: «انسان

چگونه می تواند بدون دستورالعمل، هنر زنیدگی کردن و مردن را یاد بگیرد؟» این حرف کاملاً صحیح و کاملاً مهم و حیاتی است. این روزها همه فكر ميكنند كه مي توانند بسيار شاد و خوشبخت باشند. آنها همه جور رؤیایی را درباره خوشبختی در سر میپرورانند، ولی کوچکترین تصوری از شرایطی که منجر به شادی و خوشبختی و حتّی نـوعی از زندگی همراه با رضایتمندی میشود، ندارند.

من یک اعتقاد راسخ اخلاقی و الگویی درباره اینکه چگونه یک فرهنگ می تواند منجر به بهبود و حال خوب افراد جامعه بشود، در ذهن دارم. البته این الگو به گونهای نیست که من بتوانم مختصات دقیق چنین جامعهای را بدهم، چون این کار، بسیار دشوار و عملاً غیرممکن است. شرایط جدید، با خود اقتضانات جدیدی را به همراه می آورد، دانش و آگاهی ما تغییر می کند و در بعضی از جنبهها افزایش می یابد. با این همه من درباره الگوی اخلاقی، اعتقاد راسخی دارم و آن هم این است که: در چنین جامعه و فرهنگی، هدف اصلی زندگی پیشرفت کامل انسان است، نه پیشرفت اشیاء و تولیدات، نه بیشتر شدن شروت و نه اضافه شدن تعداد ثروتمندان. چنین جامعهٔ ای جایی است که زندگی کردن در آن، در واقع نوعی هنر است، شاهکار هر کسی است که زندگی میکند، جایی است که نهایت رشد و قدرت در آن مسیر است و در آن، زندگی هر فرد، مهمترین چیز است.

پرسش حیاتی این است: چه چیزی مهم است؟ امروزه و در فرهنگ ما، پاسخ به این سئوال با پاسخی که در قرون وسطی داده میشد، تفاوت بسیار دارد. حتی با پاسخ کسانی که در قرن هیجدهم زندگی می کردند، فرق دارد و یا دست کم در میان خود مردم ایـنطـور اسـت. آن روزهــا خود زندگی، هدف کلی زندگی کردن بود، یعنی همین که انسان به دنیا می آمد و کاری می کرد، زندگی کردن محسوب می شد، ولی امروز صرف زنده بودن، چندان مهم نیست. چیزی که امروز برای همه اهمیت دارد، موفق بودن، به دست آوردن قدرت، اعتبار اجتماعی پیدا کردن، از پلههای نردبام ترقی اجتماعی بالا رفتن و در خدمت نظام بودن است، ولی مردم در اثنایی که دچار رکود می شوند، اغلبشان آرام آرام از مسیر اصلی خود انحراف پیدا می کنند. اگر چه آنها هنر پول در آوردن را بهتر از قبل بلدند و همین طور خیلی بهتر از قبل می دانند چگونه دیگران را در خدمت منافع خود بگیرند و در صورت لزوم، سرشان را کلاه بگذارند، اما از ابعاد انسانی، ابداً بهتر نشده اند.

انسانها چیزی یاد نگرفته و در هیچ زمینهای موفق نشدهاند، جز اینکه تصور میکنند کارهایی که میکنند، مهم ترین کارهایی است که از دست یک آدم برمی آید. کسانی که میخواهند یاد بگیرند- مسئلهای که امروزها اغلب افراد احساس میکنند باید انجام بدهند- و دائماً به خود می گویند: «خیلی عالی می شد اگر....» هرگز چیزی را که دشوار است یاد نمی گیرند. اگر شما بخواهید در نواختن پیانو تخصص پیدا کنید، باید چندین ساعت در روز تمرین کنید. اگر بخواهید نجار خوبی هم بسشوید، جز این چارهای ندارید. شما باید این کار را بکنید، چون این کاری است که انتخاب کردهاید و برایتان از هر کاری مهم تر بوده است.

اگر با نگاهی علاقمند به ایس قیضیه نگاه نکنید، واقعاً چیزی دستگیرتان نمی شود. به نظر من هر چیزی که روی زندگی انسان تأثیر واقعی نداشته باشد، اصلاً ارزش یاد گرفتن ندارد. بهتر است انسان به جای یاد گرفتن چیزی که مستقیم یا غیرمستقیم روی زندگی اش تأثیر ندارد، به ماهیگیری یا قایق رانی برود یا هر کار دیگری را انجام بدهد.

حرف من این است: اگر قرار است درخت سیب باشید، درخت سیب خوبی باشید و اگر قرار است یک بوته توتفرنگی باشید، بوته توتفرنگی خوبی باشید. حرف من این نیست که شما باید بوته توتفرنگی یا درخت سیب باشید، چون تنوع بین انسانها فوق العاده زیاد است. هر انسانی از جنبه های مختلف هویت خودش را دارد و حتّی از این هم یگانهتر و یکتاتر است، چون هیچ انسانی تا کنون تکرار نـشده است. انسان از این جنبه کاملاً منحصر به فرد است و هیچ کسی دقیقاً مثل او نیست. مسئله اصلی این نیست که معیارها و هنجارهایی را درست کنیم که همه انسانها را یکسان سازد، بلکه باید هنجارهایی را درست کرد که بهرغم آنکه هر فردی، «گلل» خاصی است، اما این را بداند تا حدی که در توان او هست، گل بدهد و متولد شود و به نهایت سرزندگی خودش برسد. این نگاه ممکن است بعضی ها را به دیدگاهی نیهلیستی (پوچگرایی) برساند، یعنی کسی برگردد و بگوید: «خب! با این حساب، هر کسی که مجرم به دنیا آمده، مجرم میماند.» راستش را بخواهید من فکر میکنم انسان بهتر است یک مجرم درست و حسابی باشد، اما «هیچ» نباشد. هیچ چیز نبودن، نه مجرم بودن ونه مجرم نبودن، زندگی کردن بدون هدف و آگاهی، بدترین وضعیت ممکن است. من مى دانم كه مجرم بودن، واقعاً يك پديده آسيب شناسانه است، چون انسان خلق نشده که مجرم باشد و جرم، به خودی خود پدیدهای است که صدمه می زند.

آغاز رشد در این واقعیت نهفته است که انسان باید آزاد باشد. فرآیند آزادی از خود انسان و پدر و مادرش شروع می شود و هیچ تردیدی در ضرورت آن وجود ندارد. اگر فرد، خودش را از پدر و مادرش جدا نکند و اگر به تدریج متوجه نشود که او حق دارد برای خودش تصمیم بگیرد

و اگر نترسد که در صورت ضرورت، خلاف میل و خواسته های پدر و مادرش زندگی کند و یا از آنها ببرد، هر قدر هم که تصور کند روی پای خودش ایستاده، راه استقلال، همیشه به روی او بسته خواهد ماند.

به نظر من یکی از بهترین کارهایی که هر کسی می تواند بکند ایس است كه از خودش بپرسد: «در واكنش نسبت به والدينم و كسب استقلال در کجای جاده زندگیام ایستادهام؟» منظور من ابداً این نیست که انسان نباید پدر و مادرش را دوست داشته باشد. نوعی از عشق وجود دارد که انسان می تواند حتی به کسانی که به او صدمه هم زدهانـد، داشته باشد، البته به شرط آنکه آنها متوجه نشده باشند که دارند آسیب میرسانند و این کار را عمداً نکرده باشند. در صورد بعضی از پدر و مادرها واقعاً جای سرزنش وجود ندارد. بعضی از آنها بهرغم اینکه اشتباه می کنند و یا گاهی رفتار درستی ندارند، دوست داشتنی هـستند. بنـابراین منظور من ستیز با والدین نیست، چون فرزندانی که دائماً علیـه پــدر و مادرشان میجنگند، در واقع میخواهند صحنه را دودآلود کنند تا معلـوم نشود که هنوز به آنها وابسته هستند. اینها دائماً سعی دارند به پد رو مادرشان ثابت کنند که دارند اشتباه میکنند؛ ولی تا زمانی که در پی اثبات این موضوع هستند، من هم شیوههایی دارم که به آنها ثابت کنم اشتباه می کنند. مسئله اصلی این است که وقتی انسان آزاد و مستقل است، دیگر نیازی ندارد که به دیگران اثبات کند خطا می کنند یا نمیکنند. در چنین وضعیتی انسان می تواند خیلی راحت بگوید: «من، من هستم و تو، تویی و اگر بتوانیم یکدیگر را دوست داشته باشیم، همه چیز عالى است. اين، شروع جاده آزادي براي همه افراد است، البته به شرط اینکه فرد تلاش کند.

#### توانايي تجربه واقعيت

انسان برای قضاوت درباره واقعیت، دو استعداد فکری دارد.

(۱) یکی از استعدادهای او این است که واقعیت را به گونهای قضاوت كند كه قادر به مديريت آن باشد. به عبارت بهتر، نياز من به بقا و زنده ماندن این ضرورت را پدید می آورد که واقعیت را به گونهای قضاوت کنم که بتوانم آن را مدیریت کنم. اگر من در دستم چوبی داشته باشم و بخواهم با أن أتش درست كنم، بايد ببينم كه أيا أن تكـه چـوب واقعاً مختصات و خواص چوب را دارد یا نه. اگر کسی را ببینم که اسلحهای در دست دارد و به طرف من هجوم می آورد و متوجه شوم که مقاصد خصمانه ای دارد و چنین تصور کنم که او پیام آور صلح است و کبوتری دردست دارد، خواهم مرد میخواهم بگویم درک واقعیت و آگاهی داشتن درباره آن، برای مدیریت آن واقعیت ضرورت دارد و یک عملکرد شرطی بیولوژیک در انسان است. اغلب افراد چنین ویژگیای را دارند و به همین دلیل هم عملکرد اجتماعی دارند.

(۲) ولى انسان استعداد ذهنى ديگرى هم دارد. او مى تواند واقعيت را نه بر اساس کاری که انجام می دهد، بلکه به عنوان یک تجربه کاملاً ذهنی تجربه کند. مثلاً فردی به درختی نگاه میکند، ولی نگاه او با فرد دیگری که صاحب درخت است، فرق میکند. صاحب درخت ممکن است از خود بیرسد: « این درخت چقدر می ارزد؟ می توانم آن را قطع کنم؟» او به درخت، از منظر یک کالا و قیمت فروش آن نگاه می کند. ولی اگر به دنیا از منظری ذهنی نگاه کنیم و همه چیز را به این دلیل که چشم داریم، ببینیم و احساس و لمس کنیم، آن وقت یک جور حس زیبایی شناسانه خواهیم داشت و این درخت را چیز جالبی خواهیم دید،

درست همان طور که فردی را تجربه می کنیم، به او نگاه و یا با او صحبت می کنیم. اما اگر قرار باشد به این فرد کلک بـزنیم، آن وقـت از خود می پرسیم: «با او چه می توانم بکنم؟ نقاط ضعف او کدامند؟ نقاط قوت او کدامند؟» و آنگاه کل تصویری که از این فرد خواهیم داشت، بر اساس هدفی که در ذهن داریم ترسیم خواهد شد. ولی اگر با کسی که صحبت مى كنيم، او را دوست داشته باشيم، به او توجه كنيم ومنظورهایی را که برشمردم، در ذهن نداشته باشیم، احتمالاً از مصاحبت با او لذت خواهیم برد. ممكن هم هست كه از او بدمان بیایـد و یـا هـر حس دیگری به او داشته باشیم. اگر ظرفیت و توانایی دیدن عمیق ترین ریشهها را در یک فرد داشته باشیم، شاید بتوانیم این فرد را در کلیتش ببینیم و جوهره وجود او را همانگونه که هست، درک کنیم. این توانایی ذهنی برای دیدن بسیاری از مسائل به شکلی ذهنی، دومین استعداد فکری بشر است، همان استعدادی که مثلاً در شعر بیان می شود. اگر شاعری بگوید: «گل سرخ همچون آتش میسوزد»، اگر سخن او را بر اساس منطقی که گفتگوهای روزمره ما از آن تبعیت میکند، مورد بررسی قرار دهیم، بلافاصله به این نتیجه میرسیم که شاعر، دیوانه شده است. یک گل سرخ را بردارید و سعی کنید با آن آتش بیفروزید و تخممرغی را آبپز کنید. بدیهی است که منظور شاعر، این نیست، بلکه او سعی کرده احساسی را که از دیدن گل سرخ پیدا کرده، بیان کند. او کیفیت آتش گرفتن گل سرخ را میبیند و حس میکند و از تجربهاش با ما سخن می گوید. یک شاعر این کار را انجام می دهد و ما او را دیوانه نمی نامیم. ما او را شاعر می نامیم، چون این استعداد را دارد که یک گل سرخ را در ذهنش این گونه ببیند، در عین حال که استعداد دیـدن خـود گل سرخ را هم دارد. بدیهی است که او هم این واقعیت را میداند که با گل سرخ سوزان او نمی شود آتش درست کرد.

امروزه اغلب آدمها این استعداد را از دست دادهاند و فقط می توانند همه چیز را همانگونه که هست ببینند. به عبارت دیگر آنها دنیا را به صورت عینی خیلی خوب می شناسند و می توانند آن را دستکاری کنند. ولی نمی توانند چیزی را ببینند، مگر اینکه یا در طبیعت زندگی کنند و یا از نگاه فرد دیگری به زندگی نگاه کنند. آنان قادر به دیدن چیزی ذهنی نیستند و هدفی جز تجربه و درک عینی منظره جلوی چشمشان، آهنگی که نواخته می شود و یا تصویر موجود ندارند.

اگر کسی نتواند چیزی را به صورت ذهنی ببیند و درک کند، ما او را بیمار نمی دانیم. دلیلش هم ساده است: ما فقط کسی را بیمار می دانیم که رفتارش در کارکرد اجتماعی او اختلال ایجاد میکند. مفهوم بیمار روانی بودن، اساساً یک مفهوم اجتماعی است. امروزه اگر کسی یک احمق به تمام معنا باشد، یک احمق عاطفی باشد، یک احمق هنری باشد و هیچ چیزی سرش نشود و قادر به دیدن هیچ ارزشی نباشد و جز سکههای پول چیزی را نبیند، ما می گوییم که او انسان بسیار زیرک و باهوشی است و اینها ظاهراً موفق ترین افراد جامعه هستند، چون مشل چارلی چاپلین نیستند که در فیلمش وقتی دختر بسیار زیبایی به طرفش می آید، او که دارد بالای سر ماشینی کار می کند، حواسش به کلی پرت می شود و توی ماشین گیر می افتد! اگر شما هیچ احساسی ندارید، اگر هیچ نوع تجربه ذهنی ندارید، بهترین آدم برای جامعهای هستید که تنها مسئله مهم برایش این است که بتوانید عملاً کاری بکنید، ولی اگر ایس طور بودید، دلیل بر آن نیست که سالم تر از کسی هستید که می تواند مسائل را به دلیل بر آن نیست که سالم تر از کسی هستید که می تواند مسائل را به دلیل بر آن نیست که سالم تر از کسی هستید که می تواند مسائل را به صورت ذهنی تجربه کند.

این سئوال همچنان مطرح است که کدامیک از اینها بیمارترند؟ یک فرد روانپریش یا انسان واقع بینی که توصیف کردم. من فکر می کنم می شود گفت که بسیاری از بیماران اسکیزوفرنیک از اینکه دچار این بیماری هستند، بسیار خوشحال تر و خوشبخت تر از آنند که ناچار باشند در دفتری کار کنند و تمام تلاششان صرف این موضوع شود که کالای بی فایده ای را بفروشند و یا برای فروش آن، این طرف و آن طرف پرسه بزنند. در این مورد مثالی میزنم. من مردی را میشناسم که بسیار موفق بود، ولى كاملاً تحت تسلط همسرش قرار داشت. منظورم يكي از همين زنهای لاغر ریزهمیزه و بسیار موقری است که حتی یک ذره هم نمى توانند صدايشان را بالا ببرند و هيچ كسى حضورشان را حس نمی کند و در واقع در هیچ جا حضورشان را احساس نمی کنید. ایس زن در خانوادهاش مثل یک دیکتاتور حکمرانی میکرد، ولی پشت نقاب معصومیت، آن هم معصومیتی کاملاً ابتکاری، گاهی همراه با شیرینی و ملاحت، گاهی هم نه چندان شیرین و ملیح، ولی به هـر حـال بـا نـوعی وقار بیش از حد موقّرانه و رفتار بیش از حد انزواجویانه، بـر تمـام امـور تسلط داشت. مرد در چنین محیطی، بعدها دچار نوعی افسردگی شدید می شود و کارش به بیمارستان می کشد. پزشکان با نهایت هوشیاری و هوشمندی اجازه نمی دهند زنش با او ملاقات کند، ولی به پسرش اجازه می دهند. او به پسرش گفته بود: «راستش برای اولین بار در زندگیام احساس راحتی و خوشحالی می کنم. این حرف از زبان یک بیمار افسرده بستری در بیمارستان، متناقض به نظر میرسد، ولی کاملاً واقعیت دارد. این اولین بار بود که او احساس می کرد آزاد است، چه با افسردگی و چه بدون افسردگی! این بهترین اتفاقی بود که ممکن بود برایش پیش بیاید تا از شر همسرش رها شود. اما چنین بیماری، هنگامی که از نظر

پزشکی، حالش خوب شود و به خانه برگردد \_ بنگ! \_ دوباره زندانی می شود و دیگر نمی تواند شرایط زندگی اش را تحمّل کند.

### تأثیر شکل دهنده اجتماع و فرهنگ

نظر فروید این بود که منشأ یا تکوین نوع خاصی از تشخیص موقعیت، اعم از پذیرندگی دهانی، آزاردهندگی دهانی یا مقعدی، در این واقعیت نهفته است که قوای شهوانی در یکی از نواحی شهوتزا، تثبیت شده است. به عبارت دیگر در مسیر رشد کودک، شهوت جنسی به وسیله نوعی تقدیر خاص از پیش تعیین شده جنسی، روی یک ناحیه شهوتزای بدن تثبیت میشود، یا به صورت تصعید(والایش) و یا واکنشی علیه میل جنسی او بروز میکند.

به اعتقاد من تثبیت بر نواحی شهوتزای بدن، یک وضعیت ثانویه است، نه یک وضعیت اولیه. بشر در فرآیند یکسانسازی جهان، امکانات چندانی را در اختیار ندارد. یا من انسان می توانم همه چیز را با حالتی انفعالی دریافت کنم، یا می توانم آنها را به زور بگیرم و یا می توانم با احتکار و ذخیرهسازی، آنها را داشته باشم. البته فکر می کنم یک امکان دیگر هم وجود دارد که آن را در کتاب انسان برای خویشتن [۱۹۴۷] دیگر هم وجود دارد که آن را در کتاب انسان برای خویشتن [۱۹۴۷] به دست بیاورم. امکان دیگری وجود ندارد و این در درجه اول به ماهیت جامعه و فرهنگ و در درجه دوم به شخصیت والدین ـ منظورم سرشت و ذات کودک نیست ـ بستگی دارد و این برمی گردد به اینکه سرشت و ذات کودک نیست ـ بستگی دارد و این برمی گردد به اینکه کدام یک از این خلق و خوها در فرد شکل بگیرد و یا درونسازی شود،

اما در درجه سوم، نواحی شهوتزای بدن و تثبیت یا عدم تثبیت بر آنها هم حقیقتی است، ولی این در واقع پیامد قضیه است نه علّت آن.

من واقعاً از طریق مطالعه رشد میل شهوانی، به مفهوم شخصیت یا ساختارهای دیگر نرسیدهام، بلکه از طریق خلق و خوی والدین و آنچه که آن را شخصیت اجتماعی مینامم، به مفهوم شخصیت دست یافتهام. منظور من از شخصیت اجتماعی، آن شخصیتی است که جامعه تولید می کند، زیرا جامعه به افراد نیاز دارد و کاری می کند که افراد تمایل پیدا کنند همان کاری را انجام بدهند که ناچارند. مثال سادهای میزنم: در قرن ۱۹، شما به آدمهایی نیاز داشتید که پسانداز کردن را دوست داشته باشند، چون در آن دوران، جامعه به انباشت سرمایه نیاز داشت و بنابراین باید افراد را به گونهای هدایت می کرد که پس انداز را ارزش تلقی کنند و تمایل به این کار داشته باشند؛ بنابراین چه از طریق آموزش، چه با الگوگیری از والدین و دخالت در شیوههای تربیتی کودکان، این نوع شخصیت اجتماعی که ما آن را شخصیت انباشت مقعدی می نامیم، ایجاد شد. امروزه شما به آدمهایی نیاز دارید که پول خرج کنند، بنابراین افرادی پذیرا و دریافت کننده و بازاریاب تربیت می کنید و به آدمهایی نیاز دارید که همه چیزشان را بفروشند و در بازار حضور داشته باشند. کمی به یک اظهار نظر سادهای که این روزها همه مردم بیان می کنند، دقت کنید. این روزها آدمها به جای جمله: «حرفی را که میزنی باور نمی کنم.» می گویند: «خریدار حرف تو نیستم.» همین جمله نشان می دهد كه آدمها حتى اگر كاملاً آگاهانه هم اين حرف را نزنند، ناخودآگاهانه می دانند که حتی مبادله آرا و عقاید هم، تابعی از یک نوع بازار است و انسان فکر و اندیشهای را یا میخرد یا نمیخرد. جهتیابی و تشخیص موقعیت رفتاری مورد نظر فروید و من، از جنبه تشخیص نشانگانها(سندرمها)، با یکدیگر موازی هستند، یعنی با یکدیگر نقطه مشترکی ندارند، البته این موازی بودن از نظر توضیح تکوینی آنها نیست. من در نوشتههایم این نکته را روشن نکردهام که این موازی بودن را در کجا میبینم و در کجا نمیبینم، چون تا چندین سال اخیر، موضوع برای خودم هم روشن نبود.

وقتی میشنوم که میگویند من روی فرهنگ تکیه میکنم، ولی فروید این کار را نمی کند، احساس می کنم به فروید ظلم شده است، چون او هم بر فرهنگ تأکید دارد، اما بین آرای من و او تفاوت عمدهای وجمود دارد.. از نظر فروید، فرهنگ یک موضوع کمّی و کم و بیش مربوط به تمدن است، یعنی او فرهنگ را کم و بیش عامل سرکوب شدید غریسزه جنسی می داند، در حالی که فرهنگ از نظر من یک مسئله کمی و سركوب غريزه جنسى نيست، بلكه امرى كيفي است، يعنى به اعتقاد من، این ساختار متفاوت هر جامعه است که انسان را میسازد، شکل میدهـد و رویههای انسانی را بنا مینهد. به عبارت دیگر من فکر میکنم ما آن چیزی هستیم که ضرورتهای جامعهای که در آن زندگی میکنیم، ایجاب می کند و به همین دلیل، تحلیل ساختار ویژه هر جامعهای، اعم از جامعه فئودالی یا سرمایه داری قرن نوزدهم یا سرمایه داری قرن بیستم و یا جامعه برده داری یونان، برایم از اهمیت بالایی برخوردار است. در مورد شخصیت که به نظر من در جامعه شکل میگیرد، اصول ضروری و اصیلی که انواع شخصیتها را شکل میدهند برای من اهمیت دارند، نه شهوت جنسی و رشدی که بر اساس رویدادهای خاصی که به نوعی به نواحی شهوتزای بدن ارتباط پیدا میکنند، صورت می گیرد.

من روی تحلیل ساختار ویژه هر جامعه تأکید میکنم و این کاری است که فروید نمی کرد. از این نظر انتقادی بر او وارد نیست، چون در این زمینه آموزش ندیده بود، ولی هورنی و سولیوان هم به ایس مسئله توجه نداشتند، چون به تحلیل جامعه علاقمند نبودند. آنها فقط به نـوعی تأثیر فرهنگی علاقه داشتند که به نظر من چندان صحیح نیست. همورنی به مسائل خاصی اشاره می کند که مختص جامعه مدرن است، ولی از دیدگاه من، هنوز هم مسئله مهم این است که باید روان کاوی را با تحلیلی جدی و علمی از ساختار اجتماعی ترکیب کنیم. علاقه شدید آدمها به قالبی کردن وضعیتهای اجتماعی و فرهنگی را می تـوان از روی رفتارهای جنسی مردم تصویر کرد. انسان معاصر، هـر چیـزی را بلافاصله مصرف می کند و از همین رو در مورد مسئله جنسی هم دنسال همین روش است. این، بخشی از گرایش جوامع مدرن است. شما در زندگی چیز دیگری غیر از مصرف ندارید و جامعه هم ظاهراً از این بابت در معرض خطر قرار نمی گیرد. در برابر این گرایش، همه آرای انتقادآمیز، همه اعتراضاتی که علیه این شیوههای غیرانسانی زندگی کردن صورت می گیرند، با بروز عظیم هیجانات جنسی، تضعیف می شوند.

روابط جنسی خارج از چهارچوب ازدواج آسیبرسان هستند، اما من در اینجا در باره این نوع روابط سخن نمیگویم، بلکه نگرانی من از شیوع نوعی ارضای غریزه جنسی است که با هیچ نوع احساسات عمیق یا رابطه معنادار یا آشنایی و صمیمیت انسانی همراه نیست و رشد و آرامش روانی هم به دنبال ندارد.

من نمی گویم رابطه جنسی اشکالی دارد، چون این غریزه به نوعی جلوه زندگی است، نه نشانه مرگ. به نظر من وجود رابطه معنادار و

عمیق عاطفی که منجر به رابطه جنسی سالم میشود، قطعاً هزار بار بهتسر از نفی ریاکارانه و سرکوبگرانه غریزه جنسی در قرن نـوزدهم اسـت کـه عوارض و اختلالات جنسی خطرناکی را به دنبال داشت، منتهی هنگامی که در باره رابطه جنسی سخن می گویم، در واقع دارم درباره رشد روانی انسان از منظری وسیعتر حرف میزنم و منظور من نوعی رابطه جنسی است که در آن تصادفی بودن، صمیمی نبودن و جدی نبودن، نقشی ندارد، در حالی که روابط جنسی امروزی متاسفانه عاری از این ویژگیها هستند و عنصر ناپایداری و تصادفی بودن، در آنها نقش اصلی را دارد. به همین دلیل هم هست که بهرغم آزادی های جنسی در سراسر دنیا، خبری از آرامش و زیبائی در این گونه روابط نیست. این نوع رابطهها که اینک شیوع خطرناکی پیدا کردهاند، در قبرن نوزدهم، امتیاز و تشخص ويژه طبقات بالاي اجتماع انگلستان محسوب مييشدند. بعدها طبقات بالای جوامع دیگر نیز این لجام گسیختگی جنسی را امتیاز ویـژه خـود تلقی کردند و متاسفانه این تلقی را بهتدریج به طبقات متوسط شهری جوامع نیز تسری دادند.

بعضی ها تصور می کنند این نوع زندگی جنسی را نسل جدید اختراع کرده است. آنها گویی طبقه بالای انگلستان را فراموش کرده است. سال های سال است این نوع زندگی را برای خود انتخاب کرده است. اگر شما توصیفاتی را که از مهمانی های طبقات بالای انگلستان وجود دارد، خوانده باشید، متوجه می شوید که مهم ترین مشکل و دغدغه میزبان در میان طبقات اشرافی این بود که در قصر خودش که ۶۰ تا ۱۰۰ اتاق داشت، مهمانانش را چگونه در اتاق خوابها اسکان دهد که مشکلی پیش نیاید. شما اگر کتاب جنی را درباره مادر چرچیل خوانده

باشید، متوجه می شوید که مادر چرچیل اعادت داشت با مردهایی رابطه برقرار کند که به درد آینده پسرش می خوردند. چرچیل چنین مطلبی را هرگز بیان نکرد و یا در خاطراتش نیاورد، ولی این را خوب می دانست که مادرش برای موفقیت او چه کرده است و هرگز هم شبههای را در باره مشروعیت یا اخلاقی بودن یا نبودن این رفتارها مطرح نکرد، بنابراین، این شیوه تفکر درباره روابط جنسی، موضوع جدیدی نیست، بلکه امروزه مشاهده می کنیم که رسوم قبلی طبقات بالای اجتماع به طبقات متوسط یا پایینی هم نفوذ کرده و به صورت الگوی فرهنگی جامعه درآمده است.

### پویایی شناسی رشد روانی و آزادی انسان

اوسوالد اسپنگلر در کتاب مینویسد که غرب سقوط خواهد کرد و بر اساس ناموس طبیعت، فرهنگ مغرب زمین، تخریب خواهد شد، زیرا تفسیر کلی او این است که فرهنگ مغرب زمین کیاه را دارند که رشد میکنند، میپوسند و که فرهنگها حکم یک گیاه را دارند که رشد میکنند، میپوسند و میمیرند و هر موجود زندهای، این چنین است. روزا لوکزامبورگ دیدگاه مشئوم خود را به گونه دیگری بیان میکند: فقط یک انتخاب داری: یا این، یا آن. انتخاب سومی وجود ندارد.

تفاوت نگاه اسپنگلر و لوکزامبورگ به تاریخ این است که انسان نباید فقط به یک پاسخ بسنده کند، بلکه دو نوع امکان برای انسان وجود دارد.

۱. این مطلب مربوط به فرهنگ غلط غرب است که مرسوم بوده و با فرهنگ غنی ایرانی همخوانی ندارد.
 (مترجم)

<sup>2.</sup> Oswald Spengler 3. Rosa Luxemburg

یکی آنکه فقط به یک پیامد بیندیشد و اینکه هر تلاشی هم بکند، فقط به یک نتیجه ممکن وجود میرسد و به این سرانجام، تسلیم شود و یا به این بیندیشد که راههای متعددی وجود دارند و ضرورتی ندارد که تنها به یک پاسخ بسنده کنیم. این نوع نگاه، نه تنها نسبت به تاریخ و سرنوشت جوامع که در مورد تکتک زندگی افراد هم مصداق دارد.

در مورد یک فرد، دست کم از جنبه نظری، بهندرت می توان گفت که تنها پاسخ و راه حل همین است و بس. فرد ممکن است رشد کنـد و یـا در نگاهی کلی تر، حتی ممکن است از نظر روانی از بین برود. در هــر دو حالت، هر چه پیش آید، انسان از قدرت نسبی بالائی برخوردار است. پسربچهای را در نظر بگیرید که در یک خانواده درست و حسابی در نیویورک بزرگ شده است. او در پنج سالگی با پـسر سـیاهپوسـتی بـازی میکرد و او را خیلی دوست داشت. این رابطه برای او بسیار طبیعی بـود و هنوز متوجه تفاوتهای خودش با آن پسر نشده بود، تا بالاخره یک روز مادرش با لحن شیرین و ملیح مادران عصر جدید به او می گوید: «جانی ا راستش را بخواهی من می دانم که این پسر به اندازه خود ما خوب است. او پسر خوبی است، ولی راستش همسایه های ما این را نمى فهمند و واقعاً خيلى بهتر است اگر تو با او بازى نكنى. راستش مى دانم كه تو از اين حرف من خوشت نمى آيد، ولى اگر به حرفم گوش کنی، امشب تو را به دیدن سیرک میبرم. البته شاید مادری اینقدر هم واضح حرفش را نزند و نگوید که بردن پسربچه به سیرک، در واقع یـک جور رشوه است برای اینکه او با یک پسربچه سیاه پوست همبازی نباشد. شاید هم بگوید که برای او چیزی خواهد خرید. جانی کوچولو ابتدا اعتراض می کند و می گوید: «نه! من ایس پسر را دوست دارم!»، ولی سرانجام دعوت به سیرک را می پندیرد. ایس اولین اشتباه اوست: اولین شکست او. اینک چیزی، انسجام فکری و نظام اراده او را در هم شکسته است. اگر او را با شطرنجباز مقایسه کنیم، متوجه می شویم که او اولین حرکت اشتباه خود را انجام داده است.

بیایید ده سال دیگر را در نظر بگیریم که جانی عاشق یک دختر می شود. او واقعاً عاشق دختر است، اما دختر متعلق به خانواده فقیسری است که هیچ تناسبی با خانواده او ندارد. پدر و مادر جانی فکر می کنند او دختری نیست که به درد پسرشان بخورد و باز هم شیوه مدرنی را انتخاب می کنند، و نه شیوهای را که پدربزرگها و مادربزرگها به کار می بردند. آنها به جانی می گویند: «او دختر جذابی است، ولی راستش شما دو تا پیش زمینه های متفاوتی دارید و آدم ها برای اینکه با یکدیگر خوشبخت بشوند، باید پیش زمینه های خانوادگی مشابهی داشته باشند. البته تو کاملاً آزادی که با او ازدواج بکنی یا نکنی. این مسئله کاملاً به خودت بستگی دارد، ولی راستش را بخواهی می توانی برای یک سال به پاریس بروی و در آنجا کاملاً درباره این موضوع فکر کنی. بعد که از پاریس برگشتی، اگر هنوز تصمیم داشتی با او ازدواج کنی، این کار

جانی قبول می کند. این دومین شکست اوست که البته بعد از اولین شکست و شکستهای کوچک متعددی از همین نوع، قبولش برای او آسان تر هم شده است. او را خیلی راحت می شود خرید. عزت نفس، غرور، شأن و احساس «خود بودن» او از بین رفته است. پیشنهادی هم که به او شده، صورت عقلایی و منطقی داشته و چون به این شکل بوده که: «تو کاملاً آزادی که با او ازدواج کنی یا نکنی و یا به پاریس بروی.»

کاملاً اغواکننده هم بوده است، ولی در همان لحظه ای که او بلیط پاریس را می پذیرد، بی آنکه بداند، دختر را ترک کرده است. او متقاعد شده که هنوز او را دوست دارد و با او ازدواج خواهد کرد. در سه ماه اول عاشقانه ترین نامه ها را از پاریس برای دختر می نویسد، ولی ناخود آگاه می داند که با او ازدواج نخواهد کرد، چون رشوه پدر و مادرش را پذیرفته است.

به مجرد اینکه رشوه را پذیرفتید، باید تسلیم شوید. در اینجاست که اصل دوم اخلاقی مطرح می شود و آن هم اینکه باید صادق باشید. شما نمی توانید رشوه ای را بپذیرید، مگر آنکه همه چیزتان را بدهید، وگرنه می میرید. جانی در پاریس با دخترهای دیگری آشنا می شود و اتفاقات زیادی پیش می آیند. بعد هم او به این نتیجه می رسد که آن دختر را آنقدرها هم دوست نداشته و عاشق دخترهای فراوان دیگری می شود و با وجدانی که کمی احساس گناه می کند، برای آن دختر توضیح می دهد که دیگر دوستش ندارد. البته انجام این جور کارها حالا دیگر برای او بابراین، انتقال از حالتی به حالت دیگر، ناگهانی و شوک آور نبوده است، شاید در این مرحله، دختر آنقدر عاقل باشد که همه چیز را به تدریج فهمیده باشد و برایش بنویسد که از نظر او مسئله ای نیست.

جانی آماده فارغالتحصیل شدن از دبیرستان است. سئوال او از خودش این است که واقعاً میخواهد چه کار کند. پدرش وکیل بسیار موفقی است و دوست دارد که پسرش هم وکیل بشود. دلایلش هم کاملاً روشن است. راستش جانی از بچگی، به معماری خیلی علاقه داشت، بنابراین اصرار میکند که باید مهندس معماری شود. در اینجاست که پدر تصویری را جلوی چشم پسرش نقاشی میکند و به او میگوید که بیماری قلبی دارد و ممکن است بهزودی بمیرد و اگر این طور بشود، چه بیماری قلبی دارد و ممکن است بهزودی بمیرد و اگر این طور بشود، چه

کسی از مادر مراقبت خواهد کرد؟ هرچه باشد، بعد از آن همه کاری که پدر برای او کرده ـ آن سفر پاریس و باقی قضایا ـ نمکنشناسی است اگر پدر را به امان خودش رها کند و همه آرزوهایش را به باد بدهد. پدر خیلی ناراحت خواهد شد و از این گذشته، اگر مهندس معمار بشود، مگر چقدر پول درمی آورد، در حالی که موقعی که صاحب ورئیس دفترش بشود، درآمد فراوانی خواهد داشت.

پسر نوعی نمایش جنگی مختصر، اما در حال عقب نشینی را بازی می کند، ولی سرانجام تسلیم می شود. شاید پدر در این مرحله برای او یک ماشین اسپورت بسیار خوشگل هم بخرد. هر چند تا به حال پسر نزد خود اعتراف نکرده که با رشته هایی که به پدرش وصل است و هیچ وقت هیچ یک نگفتهاند این کارها در واقع نموعی رشوه دادن و رشوه گرفتن است. (در سیاست هم کسی طبق یک نوشته اعتراف نمیکند که رشوه داده است، هرچند این اتفاق میافتد که: «من به شما صدهزار دلار می دهم تا به این قانون رأی بدهید. ا صدهزار دلار داده می شود و هم دهنده و هم گیرنده کاملاً می فهمند که چرا پول را دادهاند و چرا گرفتهاند.) در اینجاست که پسر جوان یکسره از دست می رود. او خودش را كاملاً فروخته، همه عزّت نفسش را از دست داده، همه غرورش را گم کرده و همه شأن و شخصیت خود را نابود ساخته، چون کاری را انجام داده که دوست ندارد و بقیه زندگیاش را هم صرف کارهایی خواهد کرد که دوست نخواهد داشت و احتمالاً با زنبی ازدواج خواهد کرد که عاشقش نیست، از کارش احساس کسالت و دلزدگی خواهد كرد و الى آخر.

او چگونه گرفتار این وضعیت شد؟ البته به وسیله یک رویداد ناگهانی نبود، بلکه به وسیله یک سلسله رویدادهای کوچک و یا اشتباهاتی بود که پشت سر هم مرتکب شد. در آغاز آزادی زیادی

داشت، ولی به تدریج آن را از دست داد تا جایی که اساساً دیگر چیزی به نام آزادی برایش باقی نماند.

آزادی چیز نیست که ما داشته باشیم. در دنیا چیز زیادی به نام آزادی وجود ندارد. آزادی کیفیتی از شخصیت ماست: ما کم و بیش آزادیم که در برابر فشار مقاومت کنیم، کم و بیش آزادیم که کاری را که دوست داریم انجام بدهیم و خودمان باشیم. آزادی همیشه با چالش بیشتر و کمتر شدنش همراه است. شاید بگویید که این مرد جوان به یک جایی رسید که همه امیدهایش را از دست داد، هرچند انسانی حتی اگر به ایس نقطه هم برسد، همیشه این امید وجود دارد که یک اتفاق، یک اتفاق خارقالعادهای که بهندرت در زندگی انسان روی میدهد، اتفاقی که ضرورتی ندارد انسان زندگی اش را به خاطر آن به خطر بیندازد و حتی در سن سی، چهل یا پنجاه، به کلی زندگی انسان را از ایس رو به آن رو کند، پیش بیاید؛ ولی هر کسی که برای چنین اتفاق نادری منتظر می ماند، وقتش را تلف می کند، چون احتمال وقوع آن بسیار نادر است.

# عوامل منجر به تأثير درمان

تاثیر روانکاوی درچه عواملی نهفته است؟ از نظر من، به طور خلاصه در سه عامل: (۱) افزایش آزادی به هنگامی که فرد می تواند چالشهای واقعی خود را بفهمد و ببیند. (۲) افزایش انرژی روانسی پس از آزادسازی آن از چنگ سرکوب و مقاومت. (۳) آزادسازی کوششهای درونی برای سلامتی.

(۱) تأثیر درمان روانکاوی ابتدا بر اساس افزایش آزادیای است که فرد به هنگام دیدن و فهمیدن چالشهای واقعی خود به جای چالشهای تخیّلی احساس میکند. چالش واقعی یک زن (شبیه به آنچه که بعد دربارهاش خواهم گفت) می تواند برای مثال این باشد که او قادر نیست آزاد باشد. چالش تخیّلی او این است: باید به زندگی با شوهرش ادامه بدهد یا از او طلاق بگیرد؟ این چالش واقعی او نیست، چون قابل حل نیست. او چه با شوهرش بماند، چه به زندگی با او ادامه ندهد، آدم بدبختی خواهد بود. تا زمانی که او انسان آزادی نباشد، همچنان بدبخت باقی خواهد ماند. او تا زمانی که گرفتار مشکل خاص خودش باشد،

نتواند از زندگی اش سر در بیاورد، چالش حقیقی زندگی خود را که فقدان آزادی و نبود ارتباط واقعی با دنیا و هستی و بی علاقگی نسبت به آن است درک نکند و محدوده تنگزیست انسانی و روانی خود را که شامل همه چیزهایی است که به آنها دست نخواهد یافت، تشخیص ندهد، همچنان بدبخت باقی خواهد ماند.

در یک تحلیل ساده: اگر انسان بخواهد با یک کلید عوضی دری را باز کند، هرگز آن را باز نخواهد کرد. اگر فکر می کنید که این کلید به درد دست دارید، کلید درستی نیست و یا فکر می کنید که این کلید به درد نمی خورد، هرگز نخواهید توانست دری را باز کنید. شما باید کلید درست را به دست بیاورید. البته هر کسی این جور مثالها را بلد است و همه می دانند سئوال اصلی چیست. هنگامی که ریشه تعارض اساساً در جای دیگری است، طرح این پرسش که آیا این کار را بکنم یا آن کار را، گرفتار شدن در یک «شبه چالش» است. در این زمینه، مثالهای فراوانی گرفتار شدن در یک «شبه چالش» است. در این زمینه، مثالهای فراوانی بیدر و مادرها هم همیشه مثالهای خوبی هستند، چون آنها طولانی تر از شما زندگی کرده اند و می توانند بینش صمیمانه ای درباره زندگی هایشان شما زندگی کرده اند و می توانند بینش صمیمانه ای درباره زندگی هایشان وقت خواهید دید که آدم ها چقدر وقت صرف مسائل غلط می کنند و سعی دارند به سئوالاتی پاسخ بدهند که اصلاً جواب آنها پیدا نخواهد شد.

این نمونه شاید بتواند تصویر خوبی از آنچه که گفتم باشد: آدمها ازدواج میکنند و بعد از سه سال دعوا پیش میآید و طلاق میگیرند. بعد چه میشود؟ مرد یک سال بعد با زنبی از همان تیپ قبلی ازدواج میکند و این ازدواج هم یک سال بعد به طلاق ختم میشود و این قضیه

ازدواج و طلاق آنقدر ادامه پیدا می کند تا هم زن، هم مرد از این کار خسته و در ضمن بسیار پیر میشوند، البته به شرط آنکه پول کافی بـرای این همه ازدواج و طلاق برای مدتی طولانی را داشته باشند. اینها تـصور می کنند مشکل اینجاست که هرگنز جفت مناسب خودشان را پیدا نکردهاند. آنها هرگز تصورش را هم نمی کنند که اشکال اصلی در خودشان است: مشکل اصلی این است که آنها توانایی برای زندگی با فرد دیگری را ندارند و یا قادر نیستند کس دیگری را آنگونه که هست، ببینند و در نتیجه همواره جفت نامناسبی را انتخاب میکنند. در واقع بیماری خودشیفتگی آنها باعث می شود که عاشق زنی بشوند که آنها را بهشدت تحسین می کند، علاقه زیادی به تسلیم بودن دارد و در عین حال، در عمق وجودش، خودآزار است و در نتیجه در درازمدت، زن بسیار کسل کنندهای از آب درمی آید. ترکیب این زن و مرد، ترکیب بسیار آزار دهندهای است، چون مرد به این دلیل که زن کشته و مرده اوست، عاشقش می شود، اما بعد از یک سال می فهمد که تسلیم پذیری زن، حقیقتاً کسل کننده است. در اوایل آشنایی، این تسلیمپذیری بسیار برایش دلیذیر است، چون عاملی است که خودشیفتگی او را به شدت ارضا می کند، ولی به مجرد اینکه متوجه می شود که زن کشته مرده اوست، همین تسلیمپذیری، حسابی کسلش میکند و دنبال زن جدیدی می گردد که او را تحسین کند و این دور تسلسل معیوب همچنان ادامه پیدا میکند. تنها راه درمان این است که او متوجه خودشیفتگی خود بـشود و بداند چرا و به چه علتی دنبال زنانی است که روحیه تسلیم پـذیر دارنـد. فقط در چنین صورتی است که می تواند این چرخه معیوب را بشکند.

هنگامی که چنین مردی به روانکاو مراجعه و درباره مشکل ازدواجش صحبت میکند و میخواهد بداند که این مشکل را چگونه

می تواند حل کند، تنها پاسخی که می توان به او داد این است که: «تبو در ازدواج کردن یا نکردن نیست که مشکل داری. مشکل تو از خود توست. مشکل اصلی تو هستی و تا زمانی که ندانی چرا این مشکلات را به وجود می آوری، همچنان مشکل ساز باقی خواهی ماند و پشت سرهم اشتباه خواهی کرد. اگر توانستی این قضیه را حل کنی، آن وقت می توانی به بقیه مشکلات هم برسی. حل کردن مشکلات در جایی غیر از آنجا که مشکلات وجود دارند، کار سیزیف است. این جور کارها موجب یأس انسان می شوند، چون انسان دائماً سعی می کند و سعی می کند و انرژی زیادی را از دست می دهد و به خاطر ماهیت آن مشکل، هرگز هم موفق نمی شود. انسان در حین انجام چنین کارهایی، خودش می داند که هرگز موفق نخواهد شد، چون اساساً دسترسی به هدف، ناممکن است.

از جنبه نظری، راه حل این مشکل خیلی ساده ، ولی از نظر عملی، آنقدرها هم آسان نیست، چون فرد با همه احساسش وارد میدان می شود و تلاش می کند و تلاش می کند، ولی هرگز موفق نمی شود. ایس کار درست مثل این است که شما همه مسائل ریاضی یا مسائل علمی دیگری را جمع آوری کنید، اما تصمیم بگیرید با مفروضات غلطی آنها را حل کنید. تا وقتی که مفروضات شما غلط باشند، مسئله حل نمی شوید که شما هم کلافه و مأیوس می شوید. تا زمانی که متوجه نمی شوید که دارید تلاش می کنید مسئله را طوری حل کنید که جوابش پیدا نشود، فقط بیشتر و بیشتر مطمئن می شوید که آدم بی دست و پایی هستید، نقط بیشتر و بیشتر مطمئن می شوید و بی عرضه هستید و در نتیجه تلاشتان بی فایده است، استعداد ندارید و بی عرضه هستید و در نتیجه

۱. در اساطیر یونان، سیزیف کسی است که سنگی را دائماً از کوهی بالا میبرد و وقتی نزدیک
 قله میرسد، سنگ رها میشود و او تا ابد این کار را ادامه میدهد. کنایه از کبار بیهبوده است.
 مترجم

عمیقاً ناامید می شوید. اما وقتی متوجه اصل قضیه بیشوید، به خودتان می گویید: «خدایا! مفروضات من غلط هستند. ایس یک مشکل واقعی است و ایرادش هم اینجاست. کارم سخت تبر شد، اما فکر می کنم می توانم از پس آن بربیایم.» و این یک شروع تازه و یک زندگی تازه برای شماست، چون دارید فکر می کنید: «ممکن است هرگز موفق نشوم، ولی دست کم این مسئله ای است که می توانم روی آن کار کنم. این یک مسئله اساساً غیرقابل حل نیست و باعث نمی شود تصور کنم به هیچ دردی نمی خورم. سعی می کنم کاری را انجام بدهم و به جای کار روی یک مشکل خیالی، روی یک مسئله معنادار کار می کنم.» به نظر می ایس نحوه تفکر، به خودی خود آزادی، انرژی و اعتماد به نفس بیشتری را به ارمغان می آورد که بسیار مسئله مهمی است و موجب می شود انسان به جای دیدن چالش های خیالی، چالش های حقیقی زندگی را ببیند و درک

(۲) نکته مهم این است که هر احساس سرکوب شده ای بسرای زنده ماندن، به انرژی فراوانی نیاز دارد. بگذارید مطلب را به شکل ساده تسری بیان کنم: مقاومت، انرژی زیادی می طلبد. این انرژی درست مثل وقتی که ما بخش قابل ملاحظه ای از درآمد ملی مان را صرف تهیه تسلیحات نظامی می کنیم، دور ریخته می شود و هدر می رود. هنگامی که بار سرکوبی را از روی دوشتان برمی دارید، وقتی که سعی می کنید خود را از شر مقاومت خلاص کنید، این انرژی در اختیار شما قرار می گیرد و نتیجه آنکه انرژی تان افزایش پیدا می کند و آزاد تسر می شوید. به قول اسپینوزا ایمی می توانیم بگوییم که تقوا و شادمانی و لذت ما هم بیشتر می شود.

(٣) سومين نكتهاي كه ميخواهم به أن اشاره كنم، احتمالاً مهم تسرين آنهاست. اگر من همه موانعی را که بسر سر راه من قرار دارند و نمی گذارند با حقایق و واقعیتها روبرو شوم، بردارم، نیروهای درونی من برای سالم بودن شروع به کار میکنند. من این مطلب را نمه تنها بسر اساس فرضیات و تجربه های شخصی خود که بر اساس اطلاعاتی که از دیگران در سطح بسیار گستردهای گرفتهام می گویم که در هر موجود زندهای، نه فقط عوامل زیستی و حیاتی که عوامل روانشناختی هم میل به سمت سلامت و بهبود دارند. در این سخن، هیچ نکتبه رمزآلودی وجود ندارد. ازنقطه نظر داروین، این قبضیه بسیار منطقی است، زیسرا سلامتی و بهبود، در واقع در خدمت بقای موجود زنده است. سلامت ذهن به سلامت جسم کمک میکند. هر چه انسان ها شادتر باشند و احساس بهتری نسبت به زندگی داشته باشند، بیشتر عمر میکنند، فرزندان بیشتری خواهند داشت و مولدتر خواهند بود، اما از جنبه بقای زیستی، نکته مهم این است که آنها زنده میمانند، ازدواج میکنند و بچهدار می شوند. این یک جنبه بسیار محدود قضیه است و من نمی خواهم در این حد باقی بمانم. من در کتاب آناتومی ویرانسازی انسان (۱۹۷۳، صص. ۲۵۴–۲۵۹) آوردهام که تعداد زیادی از متخصصان مغز و اعصاب، قاطعانه به من گفتهاند که حتى در ساختار مغز ما، تمایلات خاصی وجود دارند که دقیقاً غریزی نیستند و با وجود ایس بــه شکلی فطری عمل میکنند و به سمت سلامتی، همکاری و رشد گرایش دارند.

شاید اگر موقعیتهای اضطراری را به یاد شما بیاورم، قدر این نعمت را بیشتر بدانید که این گرایش فطری سعی دارد بر مشکلات غلبه کند، زنده بماند و رشد کند. در مواقع اضطراری، انسانها ناگهان قدرتها و مهارتهایی را از خود نشان میدهند که هرگز تصورش را هم

نمی کردند. منظورم فقط قدرت جسمانی نیست، بلکه قدرت روانی و حتی توان درک و فهم در همه جنبه هاست. دلیلش هم این است که انگیزه زندگی به قدری در وجود آدمی نهادینه است و آنقدر در ساختار مغزش نقش اساسی را بازی می کند که وقتی مسئله مرگ و زندگی در میان می آید، انرژی فراوانی در خدمت زندگی قرار می گیرد.

یکی از تجربههای من در نحوه تفکرم درباره این موضوع، بسیار تعیین کننده بود. من در داوس ٔ زنی را میشناختم که از سل ریوی رنج مىبرد. این قضیه به سالها پیش برمی گردد که هنوز دارویی برای معالجه سل وجود نداشت. این زن بسیار بیمار بود و هر روز هم بیمارتر می شد. روزی رسید که پزشک او با متخصصان دیگر مشورت کرد و به او گفت: «ببین! من با بقیه پزشکان هم مشورت کردهام. از نقطه نظر پزشکی دیگر كارى باقى نمانده كه من بتوانم برايت انجام بدهم. اينكه زنده بماني يا نمانی، بستگی تام به خودت دارد.» پزشکان بر اساس فرمولهای خودشان به این نتیجه رسیده بودند که او خواهد مرد. خب! معمولاً همین طور است. چند هفته ای گذشت و تغییراتی در سلامتی زن مشاهده شد که از نظر پزشکان به معجزه شبیه بود و این زن که بهشدت بیمار و درواقع در آستانه مرگ بود، کاملاً بهبود یافت. اگر ایس پزشکان، مثل اغلب پزشکانی که نیت خیر هم دارند، به این بیمار گفته بودند: «خب! امیدت را از دست نده. همه چیز درست میشود.»، قطعاً او را کشته بودند، چون همین جمله باعث می شد که او عزمش را برای به کارگیری همه نیرو و توانش برای زنده ماندن جزم نکند.

مثال دیگری می زنم. به السا گیندلر در برلین اشاره می کنم که تمرینات به کارگیری حواس بدن را اختراع کرد. چه شد که او به این

<sup>1.</sup> Davos

<sup>2.</sup> Elsa Gindler

اختراع رسید؟ او از سل رنج میبرد و پزشکان به او گفته بودند: «اگر به آسایشگاه داوس نروی و تحت درمان قرار نگیری، خواهی مرد.»، ولی او پول نداشت که به آنجا برود، بنابراین به شکلی بدیع و خلاق، سیستم به کارگیری حواس بدن را اختراع کرد. در این شیوه فعالیت درونی بدن و نوعی موازنه بدنی به کار گرفته می شود. او با استفاده از این روش، کاملاً بهبود پیدا کرد و سپس آن را در آلمان، سوئیس و سرانجام در امریکا، آموزش داد. وقتی که پزشکش یک سال بعد او را در خیابان دید، نگاهی به او انداخت و گفت: «پس بالاخره به داوس رفتی؟» و باورش نشد که او حتی یک دقیقه هم درآنجا نبوده است.

نیروی درونی برای سالم بودن و بهبود، هم در تکنیک تحلیلی و روانکاوی و هم در زندگی فرد، بدون استفاده از روانکاوی، کاربرد دارد. هر نوع تشویق غلط در زندگی، موجب هلاکت و مضر است، مگر آنکه بیماری فرد آنقدر کشنده باشد که انسان به این نتیجه برسد که گفتن حقیقت، دیگر تأثیری در وضعیت بیمار ندارد، وگرنه اگر من بیماری را «تشویق» و وخامت مسئله را در ذهن او کمرنگ کنم، فقط نابودش کردهام، چون جلوی به کارگیری کل انرژی درونی او را برای غلبه بر بیماری گرفتهام. در جهت مخالف، هرچه واضح تر و جدی تر وضعیت را برای فرد توضیح بدهم و راه چارههای مختلف را بیان کنم، انرژی درونی او برای غلبه بر شرایط بحرانی را بهتر بسیج کردهام و احتمال بهبود او را بیشتر فراهم آوردهام.

## در باره رابطه درمانی

### رابطه بین تحلیل گر و تحلیل شونده

برای توضیح درباره تعامل، کافی نیست که رابطه بین تحلیلگر و تحلیل شونده را توصیف کنیم، چون بین یک نگهبان زندان و یک زندانی هم نوعی تعامل وجود دارد. اسکینر در کتاب ماورای آزادی و شأن (۱۹۷۱) تا آنجا پیش رفته که میگوید آن کسی هم که شکنجه می شود، به اندازه کسی که شکنجه می کند، بر او کنترل دارد، چون با فریادهای دردی که می کشد، به شکنجه گر می گوید که از چه شیوه هایی استفاده کند. اگر بخواهیم این مفهوم را به شکلی انحرافی بیان کنیم، می توانیم بگوییم که از جهتی حق با اسکینر است، ولی این حرف، فوق العاده مسخره و پوچ است، چون در واقع شکنجه گر بر قربانی خود تسلط دارد و بین آنها هم نوعی تعامل وجود دارد، اما این تعامل تا آنجا که به این

قضیه برمی گردد که چه کسی دیگری را کنترل می کند، مسئلهای جزئی و بی اهمیت است.

من نمی خواهم شرایط خانوادگی را با رابطه بین شکنجه کننده و شکنجه شونده مقایسه کنم، ولی به این نمونه جدی اشاره می کنم تا مفهوم تعامل را مطرح سازم. کاملاً صحیح است که در همه این موارد، تعامل وجود دارد، ولی در هر تعاملی باید پرسشی را مطرح کرد و آن اینکه: در این تعامل چه کسی قدرت دارد که به دیگری زور بگوید؟ آیا این یک تعامل برابر است یا تعامل نابرابر که یکی نمی تواند در سطحی برابر با دیگری بجنگد؟ تعریف جامعه شناسانه و آکادمیک تعامل، خطر بزرگتری را در خود دارد و آن هم اینکه به شکلی کاملاً فرمالیستی، بزرگتری را در خود دارد و آن هم اینکه به شکلی کاملاً فرمالیستی، تعامل را رابطه تأثیر و تأثر بین دو نفر می داند.

در قضیه تعامل، باید تکلیف را معلوم کرد که آیا کیفیت تعامل به برابری نیروی طرفین بستگی دارد و یا در این رابطه، یکی هست که زور بیستری دارد و می تواند طرف مقابل را وادار کند که بر اساس خواسته های او عمل کند. تعریف های کلاسیکی برای پاسخ به این سئوال در قراردادهای بین المللی و ملی وجود دارد، یعنی حتی در عرف حقوقی هم به این اتحاد، قرارداد بین دو طرف برابر و مساوی می گویند، ولی واقعیت این است که در این قراردادها عملاً همه حقوق، مگر گاهی اوقات به زبان، به طرف مقتدرتر تعلق دارد، منتهی از نظر رسمی، این یک قرارداد است. همین قضیه قدیمی در مورد تجارت هم صدق می کند. در قانون رومی ها، به این می گفتند: Societas Leonina یعنی جامعه شیرصفت. در این جامعه، یک شرکت بزرگ، اتحادیه ای را جامعه شیرصفت. در این جامعه، یک شرکت بزرگ، اتحادیه ای را درست می کند و با شرکتهای کوچک قرارداد می بند. از نظر حقوقی، درست می کند و با شرکتهای کوچک قرارداد می بند. از نظر حقوقی، انگار دو طرف، یک قرارداد آزادانه را منعقد کرده اند، اما در واقع، شرکت

بزرگ، شرکتهای کوچک را میبلعد و کوچکترها ابداً آزادی ندارند. این نوع تعامل به خودی خود دردی را دوا نمیکند و کافی نیست. این نوع تعامل بیش از حد رسمی و انتزاعی است. آنچه که در تمام روابط انسانی اهمیت دارد، رابطه نسبتاً آزاد و عاری از قدرت حسادت آمیز طرفین است.

از این جنبه، تجربه من با تجربه فروید فرق می کند. من در واقع دو نوع تجربه داشتهام، چون هم در مؤسسه ارتدوکسی مکتب فروید در برلین درس خواندهام و هم به عنوان یک تحلیل گر ارتدوکس مکتب فروید، مدت ده سال تجربه اندوخته و هر روز بیش از پیش از آنچه که تجربه کردهام، احساس نارضایتی داشتهام. احساس می کردم که در فاصله ساعات درس و روان کاوی، به شدت کسل می شدم. مهم ترین تفاوت خود و فروید را می توانم به این شکل شرح بدهم که فروید کل موقعیت تحلیل و روان کاوی را یک وضعیت آزمایشگاهی می دید و بیمار از نظر تحلیل و روان کاوی را یک وضعیت آزمایشگاهی می دید و بیمار از نظر او حکم یک شییء را داشت و روان کاو هم یک کارمند آزمایشگاه بود که فقط آنچه را که از دهان بیمار در می آمد، تماشا می کرد و بعد از آنچه که شنیده بود، همه جور نتیجهای می گرفت

و آنچه را که دیده بود، عیناً به بیمار برمیگرداند. از ایس جنبه مس کاملاً در برابر دکتر راجرز ایستادهام. من فکر میکنم کل قبضیه «درمان بیمار محور» حرف عجیب و غریبی است، چون هر درمانی باید بیمار محور باشد. اگر روانکاو آنقدر خودشیفته است که نمی تواند بیمار را محور قرار بدهد، واقعاً نباید به این شغل ادامه دهد. من تصور نمی کنم درمان بیمار محور که امری بدیهی است، صرفاً به معنای بازتاب چیزهایی باشد که بیمار بیان می کند.

من چه می کنم؟ به حرف های بیمار گوش می دهم و بعد به او می گویم: «ببین! کاری که ما می کنیم این است. تو آنچه را که به ذهنت می آید، به من می گویی. من چیزهایی را که دوست نداری به ممن بگویی، از تو نمی پرسم، چون دلم نمی خواهد به تو فشار بیاورم که کارهایی را که دوست نداری، انجام بدهی. احتمالاً در زندگی تو موارد زیادی بوده که مجبورت کرده اند کارهایی را انجام بدهی. بسیار خوب! ولی از تو ممنون می شوم اگر به من بگویی که چیزی را ناگفته گذاشته ای. بنابراین من به حرف هایت گوش می دهم و در این فاصله پاسخهایی به ذهنم می رسند که پاسخهای یک ذهن آموزش دیده است، چون مین در این زمینه، آموزش دیده آم بنابراین آنچه که تو به من می گویی، باعث می شود که من چیزهای خاصی را بشنوم و به تو می گویم که چه چیزهایی را قصد که من چیزهای که به کلی با آنچه که تو داری به من می گویی یا قصد داری بگویی، تفاوت دارند. بعد تو به من می گویی که چگونه به پاسخ من و اکنش نشان می دهی و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم. من به من و کانش من و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم. من به تو جواب می دهم و تو به من و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم. من به تو جواب می دهم و تو به من و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم. من به حواب می دهم و تو به من و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم. من به تو جواب می دهم و تو به من و به این ترتیب، ما با هم گفتگو می کنیم.

من در این قضیه، بسیار فعال هستم، تفسیر نمی کنم، حتی از لغت تفسیر استفاده هم نمی کنم. من چیزی را می گویم که می شنوم. بگذارید بگویم که مثلاً بیمار به من می گوید که از من می ترسد و درباره وضعیت خاصی با من حرف می زند و آنچه که من «می شنوم» ایس است که او به شدت حسود است. فرض کنیم که او یک آزارگر (سادیست) دهانی است که شخصیت بهره کشانه دارد و واقعاً دلش می خواهد هر چیزی راکه دارم از من بگیرد. اگر من این فرصت را داشته باشم که ایس مسئله

<sup>1.</sup> Oral-Sadistic

<sup>2.</sup> Exploitative character

را از رؤیا یا رست یا بیان صمیمی و راحت او متوجه شوم، به او می گویم: «ببین! من از کل حرفهایت متوجه شدم که تو واقعاً از من می ترسی، برای اینکه دلت نمیخواهد بدانم که اگر دستت برسد، مرا یک لقمه چپ خواهی کرد.» من سعی می کنم توجه او را به چیزی جلب کنم که تا به حال از آن آگاه نبوده است. نکتهای که می خواهم در اینجا کاملاً روشن کنم این است که روان کاوهایی هستند راجرز از همه بیشتر و بعضی از فرویدیها کمتر دکه معتقدند بیمار، خودش باید این جیزها را پیدا کند، ولی من فکر می کنم این شیوه، فرآیند درمان را فوق العاده طولانی می کند، در حالی که این فرآیند، به خودی خود به اندازه کافی طولانی و دشوار است. چه اتفاقی افتاد؟ چیزهایی هستند که بیمار، آنها را سرکوب می کند و پس می زند و برای این کار، دلایل خوبی هم دارد. او نمی خواهد از آنها آگاه شود و ازاینکه از آنها آگاه شود، می ترسد. اگر من آنجا بنشینم و ساعتهاو ماهها و سالها منتظر بمانم تا این مقاومتها شکسته شوند، وقت خودم و بیمارم را تلف کردهام.

من همان کاری رامی کنم که فروید در تفسیر رؤیا می کرد. رؤیا ممکن است رؤیای بی ضرری باشد و با این همه فروید می گوید مضر است و این رؤیا می گوید که تو قصد داری مرا بکشی. من این کار را با شیوه های دیگری هم می کنم. من به بیمار می گویم که چه چیزی را می بینم و بعد مقاومت بیمار را نسبت به آنچه که می گویم، تحلیل می کنم. اگر مقاومت چندانی از سوی بیمار وجود نداشته باشد، او آن را احساس می کند، اما من کاملاً از این واقعیت آگاهم که توجیه یک قضیه، کمک که نمی کند، هیچ، در واقع همه چیز را غیرممکن می سازد. نکته مهم این است که بیمار بتواند آنچه را که من به آن اشاره می کنم، درک کند.

اسپینوزا گفته است آگاهی از حقیقت، به خودی خود چیزی را عوض نمی کند، مگر آنکه این آگاهی، تأثیرگذار باشد. این موضوع در مورد همه روانکاویها مصداق دارد. شما ممکن است خودکاوی کنید و به این نتیجه برسید که از افسردگی رنج می برید، چون وقتی بچه بودید، مادرتان از شما غفلت می کرد. شما این موضوع را می فهمید و بعد به این اعتقاد می رسید که این احساس تا روز قیامت ادامه دارد و در نتیجه، این آگاهی، ذرهای به شما کمک نمی کند. ممکن است در ایس حرف کمی اغراق وجود داشته باشد، ولی شاید کمی کمکتان هم بکند. شما دلیل را بریزده شده ام این موضوع مثل جنزدگی است و به خودتان می گویید، باجنزده شده ام ای این موضوع مثل جنزدگی است و به خودتان می گویید، دیگران قرار بگیرید، سرانجام بیمار می شوید و واقعاً چنین احساسی را پیدا می کنید. در مورد مثالی که گفتم، مادری که فرزندش را طرد کرده است، در ذهن فرزند تبدیل به همان جن می شود و حتی اگر دچار افسردگی جدی هم نشود، افسردگی کمتری را احساس خواهد کرد.

برای اینکه بدانیم احساسات سرکوب شده چه هستند، باید آنها را با تمام احساس و نه فقط با تفکر، تجربه کنیم. این نوع تجربهها، تأثیر تسکین دهنده بسیار خوبی دارند. در این شیوه قرار نیست کسی توضیح بدهد و بگوید: «این طور شد، چون....»، بلکه از احساس واقعی صحبت می شود. در شیوه عکسبرداری با اشعه ایکس از ذهن، گاه عمیقا احساس می کنید که: «حالا دیگر افسرده هستم.» اگر واقعاً چنین چیزی را حس کنید، همین حس، فکر شما را باز می کند تا کاری انجام دهید که افسردگی از بین برود و بتوانید به مرحله بعد بروید و احتمالاً احساس کنید که: «من واقعاً عصبانی هستم و با افسردگیام، همسرم را تنبیه خواهم کرد.» از سوی دیگر، فرد ممکن است بهقدری بیمار باشد و یا

افسردگیاش بهقدری جدی باشد که حتی این شیوه هم نتواند کمکی یکند.

#### پیششرطهای روانکاوی

برای هر کار روانکاوانهای، یک ویژگی مهم ضرورت دارد: شایستگیهای فرد روانکاو. نخستین مهارت یک روانکاو، تجربه و درک او از یک انسان دیگر است. بسیاری از روانکاوها به ایس دلیل روانکاو شدهاند که احساس میکنند برای رسیدگی به انسانها و ارتباط با آنها، موانع زیادی بر سر راهشان قرار دارد و در نقش یک روانکاو، احساس میکنند از آنها حمایت میشود، بهخصوص اگر پشت میز نشسته باشند. ولی برای روانکاو بودن فقط این جنبه کافی نیست. بسیار مهم است که روانکاو از ناخودآگاه خود نترسد و در نتیجه، از گشودن ضمیر ناخودآگاه بیمار هم ترسی نداشته باشد و از ایس کار، دستپاچه نشود.

این رویکرد، مرا به سمتی هدایت میکند که ممکن است شما نام آن را فرضیه انسان شناسانه «کار درمانی» من بنامید: در حیطه انسانی چیزی وجود ندارد که برای ما غریبه باشد. همه چیز در من هست. من یک کودک هستم، یک بزرگسال هستم، یک قاتل هستم و یک قدیس هستم. من خودشیفته و ویرانگر هستم. هیچ چیزی در بیمار نیست که من در خود نداشته باشم. و فقط باید تا آنجا که می توانم تجربیاتی را که بیمار درباره شان با من صحبت می کند، از درون خود فرا بخوانم \_ چه تلویحاً چه تصریحاً \_ وفقط اگر این تجربه ها در درون من زنده شوند و انعکاس پیدا کنند، می توانم بدانم بیمار دارد در باره چه چیزهایی صحبت می کند و می توانم جوابش را آن طور که باید بدهم. و بعد چیز بسیار عجیبی

اتفاق می افتد: بیمار این احساس را پیدا نمی کند که دارد در باره خودش حرف می زند و یا من دارم با او حرف می زنم، بلکه احساس می کند من دارم درباره چیزی حرف می زنم که در هر دوی ما مشترک است. در کتاب عهد عتیق آمده است: «بیگانه را دوست بدار، زیرا تو در مصر بیگانه بوده ای و از این رو، روح بیگانه را می شناسی.» [سفر. ۱۹:۱۰].

انسان تا جایی دیگری را می شناسد که هر دو تجربه های همسانی را از سر گذرانده باشند. روان کاوی شدن چیز دیگری جز ایس نیست که انسان، وجودش را کاملاً به روی تجربه های انسانی خوب و بد بگشاید. اخیراً از دکتر بابر درباره آدولف آیشمن جمله ای را شنیدم که بسرایم جالب بود. او می گفت با اینکه با محاکمه آیشمن مخالفت کرده بود، اما هیچ نوع احساس همدلی با او نداشت، چون هیچ تجربه ای از آنچه که آیشمن از سر گذرانده بود، در وجود خود احساس نکرده بود. من فکر می کنم این غیرممکن است. من آیشمن را در درون خودمی بینم، من همه چیز را در درون خود می بینم، من همچنین قدیسی را در درون خود می بینم، البته با اجازه شما!

اگر من به شکلی حقیقی روان کاوی شوم نه اینکه یک آسیب کودکانه یا امثال اینها را کشف کرده باشم معنی آن این است که خودم را کاملاً گشودهام و یک گشودگی دائمی نسبت به همهٔ غیرعقلانی بودنهای درونم پیدا کردهام و به این ترتیب می توانم حال بیمارم را درک کنم. لازم نیست دنبالشان بگردم. آنها همان جا وجود دارند، بنابراین بیمار من تمام مدت مرا روان کاوی می کند. من بهترین تحلیل روانی همه عمرم را به عنوان یک روان کاو داشتهام، نه به عنوان یک

<sup>1.</sup> Buber

<sup>2.</sup> Adolf Eichmann

بیمار، چون زمانی که سعی میکنم به بیمار پاسخ بدهم، او را درک کنم و بفهمم که در درون او چه میگذرد، باید به درون خود بنگرم و غیرمنطقی ترین چیزهایی را که بیمار درباره شان حرف میزند، در خود بیابم و بسیج کنم. اگر بیمار ترسیده و من ترس خودم را پس میزنم، هرگز حال او را نخواهم فهمید. اگر بیمار یک شخصیت پذیرا دارد و من با اینکه چنین شخصیتی در درون من بوده یا حالا هست، دست کم در اندازهای کوچک، نتوانم آن را بیابم و درک کنم، هرگز وضعیت بیمار را درک نخواهم کرد.

در دورههای آموزشی روانکاوی، باید تاریخ، تاریخ ادیان، اسطوره شناسی، نمادشناسی (سمبولیسم) و فلسفه که محصولات اصلی فکری بشر هستند، تدریس شوند. امروزه به جای اینها، دانشجو روانشناسی میخواند و در این رشته، دکترا می گیرد. من فکر میکنم که این اتلاف وقت است و مطمئنم که بسیاری از روانشناسان هم با من همعقیده هستند. دانشجویان فقط به این دلیل که مجبورند، درسهای موجود را میخوانند، وگرنه مدرکی را که از نظر دولت معتبر است، نمی توانند بگیرند و آن هم گرفتن گواهی برای کار روانکاوی است. در روانشناسی آکادمیک که در دانشگاهها تدریس می شود، عملاً هیچ چیز درباره انسان از جنبهای که روانکاوها با آنها سر و کار دارند و باید درباره انسان از جنبهای که روانکاوها با آنها سر و کار دارند و باید بهترین وضعیت فقط مطالبی درباره رفتارشناسی میخوانید که همانطور بهترین وضعیت فقط مطالبی درباره رفتار انسانها و اینکه چگونه می توان تاکید می کند و در آن باید درباره رفتار انسانها و اینکه چگونه می توان این رفتارها را مدیریت کرد، صحبت می شود.

روان کاو نباید نسبت به این موضوع، بی اعتنا باشد. او باید جهان را همان گونه که هست بشناسد و نسبت به آنچه که اتفاق می افتد، نگاه منتقدانه داشته باشد. اگر انسان در باره خودآگاه جمعی و نیروهای حقیقی و تأثیرگذار در جهان، نقدی نداشته باشد، چگونه می تواند روان و خودآگاه فردی دیگر را درک و نقد کند؟ من گمان نمی کنم که بتواند. من باور ندارم که بشود حقیقت را تقسیم کرد و انسان می تواند تصور کند که حقیقت، جزئی از موضوعات شخصی است، اما چشمش را به موضوعات شخصی بیند. انسان می تواند حقیقت را تا حدودی در موضوعات شخصی ببیند، ولی اگر ذهنش نیمه کور باشد، تمام آن را نمی تواند ببیند. اگر ذهن انسان، به تمامی بیدار و هوشیار باشد، آن وقت حقیقتاً می تواند بفهمد که آیا مسئلهای که پیش آمده، فردی است یا حقیقتاً می تواند بفهمد که آیا مسئلهای که پیش آمده، فردی است یا اجتماعی؟ زاده شرایط است یا هر چیز دیگری و یا نوعی بازی هنری

انسان باید ذهن منتقد داشته باشد و بفهمد پشت ظواهر، چه حقایقی وجود دارند. من جداً معتقدم که انسان نمی تواند یک فرد دیگر را بشناسد، مگر آنکه منقد باشد و نیروهای اجتماعیای را که ایس فرد را شکل دادهاند و او را همانی کردهاند که هست، درک کند و بشناسد. تنها دانستن تاریخچه زندگی یک خانواده کافی نیست. برای درک کامل وضعیت یک بیمار هم این کار کافی نیست. روان کاو اگر می خواهد بیمار را کاملاً بشناسد، باید از کل شرایط اجتماعی که بیمار در آن زندگی می کند و تمام فشارهایی که بر او وارد می شوند و تمام عواملی که بر زندگی و روح و روان او تأثیر می گذارند، آگاه باشد. من جداً معتقدم که روان کاوی، اساساً نوعی شیوه تفکر نقادانه است و تفکر نقادانه، حقیقتاً کار بسیار دشواری است، چون در تعارض با منافع انسان قرار می گیرد.

هیچ کسی از این نوع تفکر، سود نمی برد، مگر آنکه زمانی طولانی سپری شود.

به نظر من تحلیل اجتماعی و تحلیل شخصی را نمی توان از هم تفکیک کرد. آنها جزئی از دیدگاه نقادانه درباره واقعیت زندگی بشر هستند. برای رسیدن به درک صحیح تری از انسان، شاید بهتر باشد به جای خواندن کتابهای روانشناسی، قصههای بالزاک ا بخوانیم. خواندن آثار بالزاک، درک و تحلیل فرد را از ذهن بشر، بـسیار بیـشتر از تمام متون روانکاوی در دنیا بالا میبرد، چون بالزاک هنرمند بزرگی بـود که می توانست در باره رفتار انسان ها بنویسد و با قدرت نشان بدهد که ارتباط آنها با ثروت و دارایی چگونه است و تا عمـق ضـمیر ناخودآگـاه آنها نفوذ کند و انگیزههای حقیقی افراد و روابط درونی آنها را با شـرایط اجتماعی موشکافی کند. تمام تلاش و همت بالزاک صرف این شد که شخصیت مردم طبقه متوسط فرانسه دوران خود را بنویسد. اگر واقعاً بــه انسان و ضمیر ناخودآگاه او علاقه دارید، کتابهای درسی روانشناسی را نخوانید، کتابهای بالزاک را بخوانید، کتابهای داستایوسکی ارا بخوانید، کتابهای کافکا از بخوانید. در آثار آنها خیلی بیشتر از کتابهای روانشناسی (از جمله کتابهای خود من)، درباره روان انسان، چیز یاد می گیرید. در این کتابها گنجینهای از بینش عمیق وجود دارد و این همان کاری است که روانکاوی باید در ارتباط با انسانها انجام دهد.

۱. انوره دوبالزاک: نویسنده فرانسوی قرن ۱۹، نویسسنده کتاب باباگوریو، پایهگذار مکتب رئالیسم.

دور داستایوسکی:نویسنده روسی، صاحب کتابهای جنایت و مکافات، ابلـه و بـرادران
 کارامازوف

۳. فرانتس کافکا: نویسنده چک، صاحب کتابهای مسخ، محاکمه و قصر

آنچه که مردم امروز و بهخصوص روانکاوها باید قبل از هر موضوع دیگری یاد بگیرند، تفاوت بین امور موثّق و معتبر با امور ظاهری است. راستش را بخواهید این روزها صحت و اعتبار بسیاری از چیزها بهشدت تضعیف شده است. اغلب آدمها با واقعیتها و حقایق، بازی درمی آورند و این مسئله به یک نوع آشفتگی دیوانهوار منجر میشود. من فکر میکنم اغلب مردم فرق بین امور موثّق و صحیح و امور ظاهری را نمیبینند، هر چند این کار را به صورت ناخوداًگاه انجام میدهند. شما اغلب با افرادی روبرو میشوید که می گویند در خواب مردی را در روز روشن دیده و فکر کردهاند که او بسیار آدم نازنینی است و او را بسیار دوست داشتهاند و بعد در خواب دیگری دیدهاند که همان فرد، یک قاتل یا دزد است. همین تفاوت نشان می دهد که فرد در ناخوداً گاهش از اینکه آن مرد آدم صادقی نبوده، کاملاً آگاهی داشته است، ولی در خودآگاهش، هنگامی که آن مرد را دیده، از این امر آگاهی نداشته است. البت انسان هیچ وقت فرض نمی کند که کسی قاتل است. منظور من هم قاتل واقعی نیست، ولی ممکن است که آن فرد نیّات پلید و مخربی داشته باشد، مگر اینکه خلافش ثابت شده باشد و یا چیـزی گفتـه باشـد و یـا کلکـی زده باشد که چنین تصویری از او در ذهن فردی که آن خواب را دیده، ایجاد شده باشد. مامعمولاً در خوابهایمان صداقت داریم و بسیار بیشتر از زمان بیداری، راست می گوییم. چرا؟ چون تحت تأثیر وقایع بیرونی نيستيم.

## کنار آمدن با بیمار

برای شروع یک رابطه درمانی، باید اعتماد متقابل وجود داشته باشد. اگر بیماری از من بپرسد که آیا به او اعتماد دارم، خواهم گفت: «مـن در

همین لحظه به تو اعتماد دارم، ولی دلیلی نمیبینم که بعداً هم به تو اعتماد کنم و تو هم دلیلی ندارد که به من اعتماد کنی. بگذار ببینیم چه پیش میآید و بعد از مدتی که با هم تماس داشتیم، آیا می توانیم به هم اعتماد کنیم یا نه.» اگر به او می گفتم: «البته که به تو اعتماد دارم!» دروغ گفته بودم. چطور می توان از همان ابتدا به کسی اعتماد کرد، مگر اینکه یک فرد فوق العاده استثنایی باشد؟ گاهی اوقات، من بعد از پنج دقیقه صحبت با یک فرد، به او اعتماد می کنم. گاهی اوقات هم خیلی دقیق می دانم که نمی توانم به فردی اعتماد کنم. می دانم که این نوع برخورد، خیلی بد است، چون هیچ مبنای تحلیلی و منطقی ندارد.

شروع نکردن روانکاوی به خیلی چیزها بستگی دارد. اگر من این حس را داشته باشم که نمی توانم به فردی اعتماد کنم، ولی با وجود این احساس میکنم در او چیزی هست که می توان تغییر داد، به او می گویم که واقعاً به او اعتماد ندارم، اما فکر می کنم چیزی هست که می توان بر اساس آن، کار را شروع کرد. اگر هم نشود این طور صریح و رک با بیمار صحبت کرد، سعی می کنم دلیلی برای کار نکردن با او ارائه کنم که به او برنخورد و در عین حال متوجه شود به صلاحش هست که به فرد دیگری مراجعه کند.

من هرگز به کسی در دنیا نگفتهام و نخواهم گفت که نمی تواند تحت درمان روان کاوی قرار بگیرد و یا نباید دنبال کمک گرفتن باشد. من عمیقاً معتقدم که هیچ کسی نباید مسئولیت بیان چنین جملهای را به عهده بگیرد. من خدا نیستم و برای یک بشر هم ابداً راهی وجود ندارد که بتواند به صورت قطعی به این نتیجه برسد که دیگر نمی شود برای فرد خاصی کاری کرد. این قضاوت و داوری من است که کاری از دستم برای او برنمی آید، اما چگونه می توانم درباره او حکم قطعی صادر کنم و

بگویم که هیچ کس دیگری هم نمی تواند به او کمک کند؟ بنابراین من هرگز مصاحبه یا کار با بیمار را با چنین اظهار نظری تمام نمی کنم. اگر متوجه بشوم که در شرایطی هستم که نمی توانم با فرد خاصی کار کنم، سعی میکنم که او را نزد پزشک دیگری بفرستم. این کار را هم به عنوان یک عذر و بهانه انجام نمی دهم، چون عمیقاً معتقدم که باید هـر فرصـت ممکنی را به بیمار داد و قضاوت من در باره یک بیمار، آنقدر کافی و محکم نیست که بشود چنین تصمیم حیاتی ای را بر مبنای آن اتخاذ کرد. از انجا که کاهش وابستگی در روانکاوی امر بسیار مهمی است، بایسد در هر مرحله، میزان را نگه داشت. اگر شما بیماری دارید که نزدیک به اسکیزوفرنی و وابستگی شدید به تحلیل گر خود است، به شکلی، بـدون اینکه او احساس کند گم شده است، رابطه تان را با او مدیریت کنید. اگر هم او آن پیوند غیرقابل شکستن یا بریدن را با تحلیلگر خود نداشته باشد که چنین ویژگی هایی را در بسیاری از بیماران پیش اسکیزوفرنی مى توان يافت، ممكن است وابستگى شديدى به مادر يا پدر خود داشته باشد. این لحظهای است که باید بیمار را با این ضرورت روبرو کمرد که باید روی پاهای خودش بایستد، هر چند ممکن است خطر فرو ریختن روانی هم وجود داشته باشد. من وابستگی را به این شکل بیان میکنم: بهرغم أنكه شخص ظاهراً سن بلوغ را پشت سر گذاشته، فرآيند دستيابي به هویت فردی اتفاق نیفتاده است.

فروید معتقد بود که با معاینه ومطالعه دقیق اعماق وجود یک فرد، بینش بیمار درباره فرآیندهایی که در عمیقترین لایههای وجودش قرار دارند، بالا میرود و او را به تغییری در شخصیت خود و یا درمان علائم بیماری هدایت خواهد کرد. مایلم توجه شما را به این واقعیت جلب کنم که این تصور، چقدر خارقالعاده است، مخصوصاً اگر دنیای معاصر را

ملاحظه کنید \_ و حتی خیلی ها سال ها پیش هم همین را می گفتند \_ که اختصاص دادن وقت زیاد به یک فرد، متناسب با حال و هوای دوران معاصر نیست. از سوی دیگر از آنجا که همه کارها را باید با عجله انجام داد، مهم ترین اعتراض به روان کاوی، هنوز هم این است که خیلی وقت می برد.

تردید نکنید که یک روان کاوی بد، حتی الامکان کوتاه است، ولی یک تحلیل عمیق و مؤثر باید تا هر زمان که ضرورت ایجاب می کند، طبول بکشد. طبیعتاً روان کاو باید شیوه هایی را امتحان کند که بیش از حد ضرورت طول نکشند، ولی این اعتقاد که ارزشش را دارد که صدها و صدها ساعت وقت و توجه روان کاو متوجه یک فرد شود، مبین انسان دوستی عمیق فروید است. اینکه روان کاوی زیاد وقت می برد، به خودی خود ایراد آن نیست و اگر کسی این مسئله را به عنوان یک مشکل اجتماعی مطرح کند، مسلماً دست به توجیه زده است. شاید کسانی استدلال کنند که یک بیمار به تنهایی لیاقت این همه توجه را ندارد و آنقدرها هم آدم مهمی نیست. عدهای هم با ارائه یک دیدگاه اجتماعی، این گونه استدلال می کنند که فقط کسانی که آدم های بهتری هستند، باید از این درمان استفاده کنند.

این عقیده که بیمار باید برای درمان پول بپردازد، وگرنه حالش خوب نمی شود، برخلاف چیزی است که انجیل می گوید که ثروتمندان هرگز به بهشت نمی روند. به نظرم این حرف، کاملاً غیرمنطقی است، چون مسئله اصلی این است که فرد چه تلاشی می کند، وگرنه اینکه فرد بسیار ثروتمندی، هزینه درمانش را می پردازد، در فرآیند درمان او واقعاً چیزی نیست. در واقع آن چیزی که همیشه برای همه مهم است، قضیه کاهش مالیات هاست. بنابراین اگر بیماری به روند درمان علاقه نشان ندهد، اعم

از اینکه پول بپردازد یا نپردازد، تأثیری در درمان او ندارد و ایس نوع توجیه مندرآوردی است که هر چه یک فرد پول بیشتری بپردازد، زودتر درمان می شود، چون در واقع دارد جانفدایی بیشتری می کند. ایس هم طرز تفکر انسانها در دنیای معاصر است که تصور می شود هرچه برای چیزی پول بیشتری بدهید، ارزش بیشتری دارد و اگر برای چیزی پول ندهید، ارزش آن کمتر است، در حالی که در مسئله روان درمانی، اتفاقاً هرچه بیمار، پول بیشتری بپردازد، برای روان کاوی ارزش کمتری قائل می شود، چون به خریدن خدمات عادت کرده است. این واقعیتی است که آدم ها ارزش خیلی چیزها را نمی دانند، مخصوصاً اگر پول داشته باشند و بتوانند همه چیز را بخرند، چون انسان قدر چیزی را که برای به دست آوردنش رنجی نبرده و فقط به سادگی، آن را خریده است، نمی داند.

در ارتباط با گروه درمانی، من بسیار مشکوکم، ولی باید بگویم که هرگز درمان گروهی را انجام نداده ام، احتمالاً به این دلیل که حقیقتاً بی نهایت از این شیوه بدم می آید. من واقعاً از اینکه کسی در برابر ده نفر دیگر از خودش حرف بزند، بدم می آید و نمی توانم چنین چیزی را تحمل کنم. همچنین به این قضیه شک دارم که اگر کسی نتواند ۲۵ دلار برای روان کاوی بیرازد، اما وقتی ده نفر شدند و ۵۰ دلار پرداختند، اوضاع برای هر ده نفرشان عالی خواهد بود.

البته تصور می کنم گروه درمانی برای افراد بالغی که حالیشان چندان بد نیست و مشکلات و مسائل مشابهی دارند، می تواند مفید باشد، چون وقتی آنها می بینند مسائلشان مشترک است، ممکن است به یکدیگر کمک کنند و با یک آموزش و راهنمایی خوب، مشکلاتشان کمتر شود و این بسیار چیز خوبی است. ولی من فکر نمی کنم بشود گروه درمانی را

جایگزین روان کاوی کرد. روان کاوی یک شیوه فوق العاده فردی و شخصی است و گمان نمی کنم بشود در گروه درمانی از آن استفاده کرد. من از این جنبه، بسیار فردگرا و در عین حال امّل و قدیمی هستم.

به اعتقاد من، جوی که امروز شاهد آن هستیم باعث می شود که محدوده خلوت خصوصی افراد به خاطر وراجی های عمومی، هر روز محدود تر شود و نوعی رویکرد ضدانسانی و ضدبشری، رواج پیدا کند. من فکر نمی کنم گروه درمانی جز در موارد بسیار خاص، شیوه درستی برای روان کاوی باشد و به همین دلیل من موارد غیرویژه را توصیه نمی کنم. اظهاراتی نظیر اینکه در روان کاوی، رابطه تحلیل گر و تحلیل شونده به صورت مصنوعی ایجاد می شود، تأثیری روی من نمی گذارد. رابطه عاشقانه بین دو فرد هم ساختگی است، چون آنها در جامعه عشق بازی نمی کنند و صمیمانه ترین اوقات آنها را ده نفر دیگر هم شاهد نیستند. من فکر می کنم این نوع توجیهات در دورانی که خلوت شاهد نیستند. من فکر می کنم این نوع توجیهات در دورانی که خلوت انسانها هر روز بیش از پیش از دست می رود، فراوانند.

# کار کردها و شیوههای فرآیند روان کاوی

## بسیج انرژیهای ناخودآگاهانه و نشان دادن جایگزینها

بسیج انرژیهای درونی یک فرد، اصلی ترین وظیفه رواندرمانی است. برای این موضوع مثالی می آورم. مرد چهل سالهای نزد من آمد و پرسید: «برای اینکه حالم خوب شود چه شانسی دارم؟» او گرفتار بعضی از نشانههای روانرنجوری بود، ولی به هر جانکندنی بود، زندگی اش را می گذراند و کار می کرد. جواب دادم: «بی رو دربایستی باید بگویم اگر قرار بود سر این موضوع شرط ببندیم، من شخصاً روی این موضوع که حال شما بهتر شود، شرط نمی بستم، چون شما چهل سال با همین مشکلات زندگی کرده اید و ظاهر قضیه هم نشان می دهد که نه دیوانه شده اید و نه مرده اید، بنابراین می توانید سی سال دیگر هم به همین شیوه زندگی کنید و حالتان هم بد باشد، ولی اگر با این روحیه به دنیا آمده اید، دلیل ندارد که باقی عمرتان را هم نتوانید به همین شکل ادامه بدهید. دلیل ندارد که باقی عمرتان را هم نتوانید به همین شکل ادامه بدهید. کرده بودید. ولی اگر و با اراده ای هستید و عزمتان را جزم کرده بودید. ولی اگر آدم قوی و بااراده ای هستید و عزمتان را جزم

کردهاید که واقعاً زندگی تان را تغییر بدهید، احتمال درمان شما وجود دارد. من مایلم درمان شما را امتحان کنم، ولی اگر از من می پرسید که دقیقاً فکر می کنم چقدر احتمال بهبود شما وجود دارد، می گویم که احتمال موفقیت ما چندان زیاد نیست.»

به شما می گویم اگر قرار است بیماری برای درمان تشویق شود، راهش این است، چون اگر با این حرف شما ناامید و دلسرد شود، بهتسر است که اصلاً درمان را شروع نکند، برای اینکه اگر نتواند این واقعیت را هضم کند، معلوم می شود که انگیزه کافی برای این کار و قدرت کافی برای بسیج همه نیروهای درونی اش ندارد. آنچه گفتم البته در همه موارد مصداق ندارد. افرادی هستند که بسیار ترسیدهاند، بیش از حد خودبیمارانگار، وحشتزده و نگران هستند و اگر شما به آنها چنین حرفی بزنید، چنان دچار وحشت میشوند که حتی دیگر نمی توانند فکر کنند. در چنین مواردی باید به شکل متفاوتی عمل کنید. من دارم از یک وضعیت کلی صحبت می کنم و آنچه که می گویم نه فقط در روان درمانی که در تمام مسائل زندگی اهمیت دارد. انسان دقیقاً باید ببیند مخاطبش از چه هوش و درکی برخوردار است و حال او چگونه است. اگر کسی از من بپرسد که چرا اغلب آدمها در زندگی زمین می خورند، می گویم به گمان من دلیلش این است که آنها هیچ وقت نمی دانند لحظه سرنوشتساز زندگیشان کدام است. مثالی میزنم. اگر من در این لحظه تصمیم بگیرم که رشوهای را قبول کنم، سرانجام تبدیل به آدم از دسترفتهای خواهم شد، چون رشوههای بیشتری را قبول خواهم کرد، تسليم خواهم شد و بالاخره هم با سرشكستگي و بدبختي، خواهم شكست. اگر من اينها را بدانم، همه انرژيهاي دروني خود را بسيج میکنم تا یک «نه» بزرگ بگویم و خود را از افتادن در مخمصهای که قرار است در آن بیفتم، حفظ کنم و این کاری است که خیلیها انجام می دهند تا حالشان بد نشود؛ اما خیلیها هم دست به توجیه می زنند و می گویند: «فقط همین یک بار است، من که بالاخره این کار را می کنم. می توانم بعد از آن تغییر کنم. چندان مهم نیست.» و به این ترتیب، هرگز لحظه ای پیش نمی آید که فرد از ماهیت کارش آگاه شود و قدرت لازم برای تغییر کردن را پیدا کند و بالاخره هم زمانی تصمیم می گیرد شیوه خود را تغییر بدهد که دیگر فرصتی باقی نمانده است. در چنین مواردی، آدمها اغلب می گویند که می دانستند می خواهند در زندگی چه کار کنند، ولی هرگز فرصتی برای رها شدن و آزادی نداشته اند، اما اینها همه حرف است. اگر آنها برای یک لحظه تأمل می کردند که خود را گرفتار چه شرایطی کرده اند و چه عاقبتی در انتظار آنهاست، واقعاً فرصتی برای اینکه به شکل کاملاً متفاوتی عمل کنند، وجود داشت، چون آن روزها اینکه به شکل کاملاً متفاوتی عمل کنند، وجود داشت، چون آن روزها آنقدرها بیمار و شکسته نبودند.

در مورد روان کاوی به نظر من بسیار مهم است که تحلیل گر به فردی که میخواهد تحت درمان قرار گیرد، جایگزینهای واقعی را به شیوهای بسیار جدی و نه همراه با طفره رفتن و لکنت بگوید که در انتخاب کلمات و عبارات، دقت لازم را به خرج می دهد و گرفتار این را بگویم، آن را نگویم، نشود. اگر بیمار مقاومت می کند و نمی خواهد شرایط خود را به صورت شفاف ببیند، استفاده از کلماتی که کاملاً شفاف نیستند، فقط منجر به این می شود که او چیزی را نشنود، چون نمی خواهد بشنود. گاهی اوقات شما باید فریاد بزنید، طوری که او نتواند خود را به نشنیدن بزند و ناچار شود عکس العمل نشان بدهد، چون موضوع فوق العاده مهم و حساس است.

دلیل اصلی برای آنکه آگاهی فرد از خودش و آگاهی حقیقی از کل شرایطش، شانس تغییر را در او بالا میبرد این است که همه انبرژیهای درونی خود را برای این هدف به کار میگیرد و اگر در درون فرد، دیگر انرژیای نمانده باشد و این انرژیها مرده باشند، عملاً نمیشود برای او کاری کرد. هر کسی و مخصوصاً تحلیل گرها، بی آنکه خود را به حماقت بزنند، باید به وجود چنین انرژیهایی در افراد، ایمان داشته باشند. افراد زیادی هستند که این انرژیها در درون آنها ضعیف است. این مسئله ممکن است به خاطر سن باشد و یا به این دلیل که این افراد بارها و بارها شکست خوردهاند که دیگر امیدی در وجودشان باقی نمانده است احمقانه است که دگماندیشی کنیم و بگویی چنین فردی برخلاف تمام اوقعیتهای موجود در زندگی اش، خلاف آنها عمل خواهد کرد، چون این کار را نخواهد کرد، ولی در مجموع شاید از این نکته آگاه شود که دارد به کجا می رود و چه کارهای دیگری می تواند بکند که نمی کند. این یکی از کارهای بسیار مهمی است که تحلیل گر موظف است انجام باهد.

کمک به فرد تحت روانکاوی برای تشخیص گزینههای دیگری غیر از آنچه که تاکنون برگزیده است، بخشی از فرآیند روانکاوی است. این کار به معنای بیان داروهای ارزشی نیست، بلکه فقط بیان آنهاست. در واقع می توان اینها را در هر زمینه دیگری هم بیان کرد. اینها نیروهایی هستند که به فرد کمک می کنند در وضعیت خود تغییر ایجاد کنند. بدیهی است اگر من این راه را بروم، یک سری اتفاق می افتد و اگر راه دیگری را بروم، اتفاقات دیگری پیش می آیند. اینها همان گزینههای جایگزینی هستند که به خودی خود و بدون در نظر گرفتن گزینههای دیگر، این شبهه را در ذهن انسان به وجود می آورند که راه دیگری باقی

نمانده است. اغلب آدمها دقیقاً به همین دلیل که به ایس گزینههای جایگزینی فکر نمیکنند، به این نتیجه میرسند که دیگر راه حلی باقی نمانده است. شما میخواهید آزاد و رها شوید و در عین حال در وضعیت پایداری هم که در کنار پدر و مادرتان پیدا کردهاید، بمانید. شما میخواهید مستقل و رها و در عین حال وابسته باقی بمانید. چنین چیزی امکان ندارد و نمی توانید این کار را بکنید، چون یک خیال محض است. درست همان طور که نمی توانید آدمهایی را که آزاد و مستقل هستند، به وسیله رسانههای همگانی وادار کنید تا مثل اغلب مردم آنگونه که آنها واسته باشد، در حالی که اغلب آدمها میخواهند یک جوری اینها را در کنار هم داشته باشد، در حالی که اغلب آدمها میخواهند یک جوری اینها را در کنار هم داشته باشد و از همین جاست کیه نـوعی از مقاومت شکل کنار هم داشته باشند و از همین جاست کیه نـوعی از مقاومت شکل می گیرد. تا زمانی که من آرزو می کنم معجزهای اتفاق بیفتد، یعنی بـرای یک امر ناممکن، راه حلی پیدا شود، تا زمانی که آن ناممکن واقعاً وجـود دارد، شانسی برای اینکه کاری از دست من برآید، وجود ندارد.

## والایش، رضایتخاطر یا بی علاقگی به تقلاهای جنسی

در ابتدا باید بگویم مفهوم والایش، کلاً استفهام آمیز ترین مفاهیم است. من بسیار تردید دارم که اساساً چیزی به معنی والایش و تعالی در این قضیه وجود داشته باشد، ولی تعریف بسیار محبوب و رایجی است و همه هم خیلی هم راحت آن را به کار میبرند. در این تعریف، واکنش شیمیایی حاصل از سائقه جنسی، به والایشی (تعالی) تعبیر می شود که من درک نمی کنم. من جدا نمی فهمم چگونه می شود از طریق سوائق، یکمر تبه همه چیز رو به تعالی برود.

می خواهم تردیدهای خود را با یک مثال ساده، ترسیم کنم. در این تعریف، یک جراح، فرد خودآزاری تلقی میشود که خود را والایش می کند و در مرحله بعدی، غریزه مرگ را در خود تعالی می بخشد و به جای شکنجه دادن بیمار، او را نجات میدهد! با این نگاه، جراح کسی است که اشتیاق دارد دیگران را آزار بدهد و شکنجه کند، ولی به جای بیان صریح و مستقیم این احساس، آن را در سطحی بسیار دور از سطح اصلی خود \_ و به قول فروید به جای بیانی شهوانی آن \_ به شکل نجات بیمار به وسیله چاقوی جراحی بروز میدهد و انگیزه اصلی او پنهان مىماند. هيچ عقل سليمي باور نخواهد كرد كه انگيزه و شوق يک جراح به هیچ وجه با چنین توهمات بیمارگونهای قابل تفسیر نیست و اتفاقــاً جراحان از جمله کسانی هستند که التیام درد و رنج بیمار برایشان از هر پزشک دیگری بیشتر نباشد، به هیچوجه کمتر نیست. یک جراح انگیزهای کاملاً متفاوت با این توهمات دارد. البته شاید جراحان بیماری باشند که تحت تأثیر انگیزه آزار دادن بیمار جراحی کنند، اما تردید ندارم که اینها بدترین جراحان دنیا هستند و کسی هم به سراغـشان نمـیرود و برای همین بسیار فقیر میمانند.

برخلاف این نظریه، من معتقدم جراح کسی است که آرزو دارد فوراً دست به کار شود تا بیمار را بهسرعت شفا بدهد و این کار را به وسیله نعمت و استعدادی که خداوند به او داده و می تواند تصمیمات دقیق و سریع بگیرد و به برکت تکنیکهایی که یاد گرفته و در نتیجه صاحب ذهن و دستهای بامهارتی شده است، انجام می دهد؛ بنابراین، یک جراح بر اساس طبیعی ترین و شریف ترین آرزوها و انگیزهها عمل می کند و به همین دلیل هم کارش ارزشمند است. او بر اساس همین تواناییها و انگیزهها و مهارتهاست که می تواند استعدادهایش را به کار

بگیرد، کاملاً خونسرد، هدفمند و منطقی باشد و کار جراحی را بهدرستی انجام دهد. اگر جراح در حقیقت و به صورت پنهانی، یک فرد دیگرآزار (سادیست) بود، طبیعتاً چنین قابلیتهایی نداشت، نوعی لذت پنهانی از آزار دیگران میبرد و در زمان نامناسب، دست به کار میشد و تن و بدن دیگران را هنگامی میبرید که نبایید ایسن کار را میکیرد و خود را در اختیار انگیزهای قرار نمی داد که به او تعالی میبخشید. اینها چیزهایی نیستند که به صورت ناگهانی، از «هیچ» پدید بیاینید، بلکه در درون شخص وجود دارند. از این گذشته، شما شاید بگویید که در انسان ایس توانائی وجود دارد که دیگرآزاری را هم به تعالی تبدیل کند، اما من به شما می گویم که حتی اگر این کار را هم بکند، شخصیت دیگرآزار او همچنان پابرجا خواهد ماند. اینکه آیا جراحان بیش از روان کاوان، دارای شخصیت دیگرآزار هستند، سئوالی است که پرونده آن بیش از هر رشته شخصیت دیگرآزار هستند، سئوالی است که پرونده آن بیش از هر رشته پزشکی دیگری گشوده است و با اجازه شما، من میخواهم معلمها را هم به این فهرست اضافه کنم.

اگر کسی بگوید که بسیاری از معلمها، دیگرآزار هستند و دوست دارند شاگردانشان را کنترل کنند، من خواهم گفت کاملاً درست است، ولی فکر نمی کنم بشود گفت که آنها این دیگرآزاری را به شکلی والایشی نشان می دهند، بلکه به نظر من آنها دیگرآزاری خود را به شیوههایی بسیار صریح و در اشکالی که تحت شرایط اجتماعی، به شکل نامناسبی ارائه می شوند، نشان می دهند. بعضی از معلمها واقعاً بچهها را کتک می زنند و در نظامهایی که بابت این کار تنبیه نمی شوند، خیلی هم خشونت به خرج می دهند و هیچ نوع تعالی و والایشی هم در کارشان نیست. بعضی از آنها هم به با کلماتشان به کرامت نفس، حساسیتها و عواطف و شأن شاگردانشان صدمه می زنند، هر چند آنها را با ترکه عواطف و شأن شاگردانشان صدمه می زنند، هر چند آنها را با ترکه

چوب نمیزنند. در اینجا چه والایشی وجود دارد؟ هیچ. هر کسی احساسات خود را به شکلهایی نشان میدهد که در شرایطی که هست، کمترین خطر را برای او به همراه بیاورد، ولی عملکرد او دقیقاً همانی است که نباید باشد. بنابراین به نظر من این نوع برداشت از کل مفهوم والایش، واقعاً غیرقابل دفاع است.

بعضی از افراد کارهایی را انجام می دهند، چون می خواهند از شر چیزهائی خلاص شوند. آنها این کارها را در ذهنشان انجام می دهند. اگر انسان بتواند موضوعی را به طور کامل تجربه کند، ایس روش به او کمک می کند که کاملاً از آن موضوع آگاه شود و بر آن غلبه کند. ولی معمولاً چنین وضعیتی پیش نمی آید. انسان می داند که هیچ چیز جدیدی وجود ندارد و آن موضوع را عمیق تر از قبل، تجربه نکرده است. من فکر می کنم چنین استدلالهائی، اساساً نبوعی مقاومت کردن است. چنین چیزهایی را با زور هم نمی شود تغییر داد.

در اینجا دوباره می گویم که تحلیل و تمرین باید با یک دیگر پیش بروند. یک نفر شاید بگوید که من همین حالا این کار را متوقف می کنم. من فکر می کنم این هم شیوه ای برای حل کردن مسئله است و شاید شیوه خوبی هم باشد. از سوی دیگر راه دیگری هم هست و آن هم اینکه فردی بگوید من این شیوه را دنبال می کنم، چون هرچه بیشتر این کار را انجام می دهم، بیشتر در باره خودم چیز یاد می گیرم. من فکر می کنم این نوعی توجیه است. نهایت قضیه شاید این باشد که فرد شروع به جنگیدن با مشکل می کند، ولی می بیند که اگر این کار را بکند، چه تجربه هایی را به دست خواهد آورد و اگر این کار را نکند، نسبت به زمانی که با دگم اندیشی قدم برمی داشت و به دلیل آماده نبودن برای مقابله با آن مشکل، بعد از سه ماه دست از تلاش برداشت، چه

تجربه هائی را از دست می دهد. به عبارت دیگر، تغییری مشخص در رفتار فرد از طریق تحلیل همزمان با کسب تجربه، نهایت کاری است که من یک فرد می تواند انجام بدهد. این تقریباً تنها جوابی است که من می توانم به چنین سئوالی بدهم، ولی باز تأکید می کنم که این مسئله بهقدری کلی است که تمام پاسخهائی هم که به آن داده می شود، کلی خواهند بود و فرد نمی تواند به وسیله آنها نگاهی دقیق به مسائل داشته باشد و با این نوع پاسخها کنار بیاید؛ بنابراین اساساً پاسخهای واقعی نمی تواند کلی بوده و در مورد فرد خاصی مصداق داشته باشند. در هر موقعیتی و برای هر فردی، پاسخ کم و بیش متفاوتی وجود دارد و انسان نمی تواند کاملاً مطمئن باشد که پاسخ صحیح را یافته است.

انکار و روانکاوی آن، بسیار ساده تر از روانکاوی اعمالی است که بر اساس یک واقعیت جدید صورت می گیرند و این چیزی است که من در روانکاوی برخی از دیگر آزاری ها تجربه کرده ام. طبیعتاً کسی که یک تجربه دیگر آزاری را تا حد امکان روانکاوی می کند و فقط در باره آن حرف نمی زند، تمام اجزای آن را روانکاوی می کند، یعنی از خود می پرسد: «چه احساسی دارم؟ ایس احساس چه معنائی دارد؟ با گرایشهای دیگر آزارانه چه باید کرد؟» من فرض را بر این می گیرم که فرد تمام این سئوالات را از خود بیرسد، ولی بعد از آن اگر او متوجه شود که در صورت تغییر، چه وضعیتی پیش خواهد آمد، جنبه های جدیدی برایش روشن خواهند شد. انسان از خود می پرسد: «اگر من به شکل متفاوتی رفتار کنم چه پیش خواهد آمد؟» این شیوه تفکر، تجربه جدیدی را با خود همراه می آورد، ولی من هرگز همزمان با روانکاوی جدیدی را با خود همراه می آورد، ولی من هرگز همزمان با روانکاوی

ابتدا باید بفهمید کسی که دارد این کار را انجام میدهد، آیا به دلیل حمله یک اضطراب شدید و احساس عدم امنیت عمیق، سعی میکند در نقطه خاصی آن را متوقف کند. این کار فوقالعاده مفید خواهد بود، چون این رفتار می تواند در برابر اضطراب از بیمار محافظت کند. از این مرحله است که می توانیم اضطراب را روان کاوی کنیم، ولی تا زمانی که فـرد بــه این شیوه ادامه می دهد، اضطراب از وجود او بیرون نخواهد آمد. در واقع این موضوع در مورد تمام ناکامیهایی که فرد دچارش میشود، مصداق دارد، چون این افراد اغلب هر کاری از دستشان برآید میکنند تــا اضطرابشان بروز پیدا نکند و اضطراب هرگز تمام نمی شود، مگر آنکه شما تمامش كنيد. از حرفهايم سوءبرداشت نكنيد. موضوع اين نيست که فرد باید مضطرب بودن را متوقف کند و «تمام!». ولی اگر توانایی انکار آن را داشته باشد، شرایط را برای تشخیص، درمان و نجات خود فراهم كرده است. منظور من ابدأ اعمال زور نيست. من فقط دارم از يك تجربه حرف میزنم. برای یکی دو هفته، اضطرابتان را متوقف کنید و ببینید چه پیش می آید. این بسیار قصه متفاوتی است از اینکه به شما بگویند که دیگر هرگز نباید مضطرب باشید، چون ایس ، یک تهدید و باجخواهی است و هرگز جواب نمی دهد.

به طور کلی اضطراب و نگرانی فقط هنگامی به صورت بیماری بروز میکنند که نشانههای آن سرکوب شوند. فروید معتقد است ـ و به نظر من در این مورد اساساً حق با اوست ـ «روانکاوی تا جایی که ممکن است باید تحت فشار محرومیت و سختی و در یک وضعیت ریاضت گونه و پرهیز اداره شود.» (ز. فروید، ۱۹۱۹، ج. ۱۷، ص. ۱۶۲). احتمالاً او در این مورد یک کمی تند رفته است، ولی اساساً اگر بیمار بتواند همان کاری را که دوست دارد، انجام بدهد و هیچ مانعی بر سر

راهش وجود نداشته باشد، بعید است که بتوان به ریشه های اضطراب پنهان او دست پیدا کرد و متوجه شد که او از طریق علائم بیماری، چه دفاعی را برای خود ساخته است.

به نظر من انحرافات فقط وقتی باید معالجه شوند که فرد از آنها رنج می برد، یعنی اگر فرد احساس می کند این چیزی است که او بسیار آزار می دهد، زندگی اش را از هم می باشد و علیه ارزشهای مورد نظر عمل می کند و اگر بتواند رابطه ای را که با شخصیت خود دارد، کشف کند، رابطه اش با سایرین هم کشف و اصلاح خواهد شد، در این صورت باید تحت درمان قرار بگیرد. این موضوع هر چند به نظر من کاملاً جدی است، ولی تصور نمی کنم که صرفاً باید از طریق روان کاوی درمان شود. انسان باید از خود بپرسد چه رابطه ای بین انحراف گفته شده و عناصر منشی و شخصیتی او وجود دارد و اگر تا چه میزان در راهی که به یک رابطه کامل منجر می شود، پیش برود و بعد بایستد، برگشت یا تثبیت یا طی راه محسوب می شود. این مسئله نه تنها در مورد رابطه با یک جنس مخالف که در مورد همجنس گرایان هم وجود دارد. من همجنس گرایی مخالف که در مورد همجنس گرایان هم وجود دارد. من همجنس گرایی را بر سر راه رشد روانی یک فرد، مشکلی جای می دانم ، هر چند بدتر را بر سر راه رشد روانی یک فرد، مشکلی جای می دانم ، هر چند بدتر را بر حود آزاری دیگر آزاری (سادیسم مازوخیسم) نیست.

#### درباره تشخيص مقاومت

شاید مهم ترین نکته در روان کاوی، شناخت عامل مقاومت باشد. روان شناسی هست که از همان اول و بهتر از همه، این مقاومت را تشخیص داد و او کسی نیست جز ویلهلم ریج این در واقع تنها

خدمتی است که او به علم روانکاوی کرده است و سایر خدماتش به این علم، چندان تعریفی ندارند و پرسشهای زیادی در مورد آنها مطرح است. او خدمت دیگری هم کرده که به همین اندازه، مهم است و آن هم اینکه پس از گئورک گرودک، تنها کسی است که اهمیت شل کردن عضلات بدن را برای غلبه بر احساسات سرکوب شده فهمید. او در کتاب تحلیل شخصیت (و. ریچ، ۱۹۲۳)، روی این موضوع تأکید کرده است.

مقاومت یکی از فریبکارانه ترین شیوه ها، نه تنها در روند روان کاوی که در زندگی هر کسی است که سعی دارد رشد کند. به نظر می رسد در بشر دو گرایش فوق العاده قوی وجود دارد. یکی حرکت به سمت جلو که شاید تصور شود که از لحظه تولد آغاز می شود، در حالی که از لحظه تشکیل نطفه، آغاز می گردد که می خواهد هر چه زود تر رشد کند و از متما نطفه، آغاز می گردد که می خواهد هر چه زود تر رشد کند و از متفاوت در او وجود دارد که شاید بیشود آن را ترس از آزادی و خطر کردن نامید. این ترس، عقبگرد به وضعیت قبلی و پیش نرفتن را با همان کدن در فرد ایجاد می کند. ترس از چیزهای جدید، ترس از چیزهایی که فرد به آنها عادت ندارد، ترس از مطمئن نبودن، آن هم به دلیل اینکه کود را در مقاومت و در همه مانورهایی نشان می دهند که مانع از پیشرفت انسان و انجام کاری می شود که به جرئت نیاز دارد

مقاومت به هیچ وجه، صرفاً مشکل روانکاوی نیست. اغلب مشکلاتی که در روانکاوی درباره آنها بحث میشود، از جمله مقاومت و انتقال، اتفاقاً در میان مشکلات و مسائل کلی انسان، اهمیت بیشتری هم

دارند، چون به عنوان مسائل روان کاوانه، تقریباً محدودند، چون مگر کلاً چند نفر به خاطر مقاومت و انتقال به روان کاو مراجعه می کنند؟ در حالی که در میان انسان ها، مقاومت و انتقال جزو قدر تمند ترین و تاثیر گذار ترین نیروها هستند.

ما انسانها هیچ وقت بیشتر از زمانی که سعی می کنیم مقاومت خود را توجیه کنیم، حقهباز نیستیم. هنگامی که ما مقاومت می کنیم، ذرهای تمایل به بهتر شدن نداریم و هر پیشرفتی به جای آنکه رضایت و شادی برایمان به همراه بیاورد، در ما سوءظن شدید ایجاد می کند. اغلب اوقات پیشرفت فقط به این دلیل شروع می شود که بتوانیم خودمان را راضی کنیم و بگوییم: «راستش من آنقدرها هم بیمار نیستم،» ولی درست در همان لحظه فکر می کنیم که دیگر کافی است و از برداشتن گامی مصمم برای حل مشکل به شکلی اساسی و ریشهای، خودداری می کنیم، بنابراین از همان ابتدا بنا را بر سوءظن و شک نسبت به پیشرفت می گذاریم. شکست می تواند مقدمه پیروزی باشد، به شرط آنکه به قبول نیچه: «آنچه ما را نمی کشد، قوی ترمان می کند.» شکستهای معدودی بیچه: «آنچه ما را نمی کشد، قوی ترمان می کند.» شکستهای معدودی جیزی است که انسان را می کشند، ولی در مجموع، موفقیت، خطرناک ترین چیزی است که انسانها در آن شکست می خورند و همیشه به عنوان مقاومت بر سر راه پیشرفت، عمل می کند.

مقاومت، شکلهای مختلف دیگری هم دارد. یکی مقاومت خود را با غرق کردن روانکاو در رؤیاهایش انجام میدهد، به این شکل که روانکاو ناچار است سالیان سال بنشیند و به رؤیاهای فرد گوش بدهد. اینها اتفاقاً رؤیابینهای حرفهای و خوبی هم هستند. این رؤیا نیست که باید تحلیل شود، بلکه روانکاوی باید روی فرد صورت بگیرد، چون رؤیاها معمولاً بسیار گمراهکننده هستند.

شکل دیگر مقاومت، حرف های مبتذل است. فروید، ارتباط آزاد بیمار و روان کاو را جایگزین هیپنوتیزم کرده بود، بنابراین فکر می کرد که اگر پیشانی فرد را فشار دهد و بگوید: «هر وقت پیشانی تو را لمس می کنم، هرچه را که به ذهنت می آید، بگو.» از روش موفق تر و کوتاه تری نسبت به هیپنوتیزم استفاده کرده است. البته در این فکر، حقیقت زیادی نهفته است، ولی در حال حاضر شیوه و فرمول: «هرچه را به ذهنت می آید، بگو» کنار گذاشته شده است، بنابراین فرد درباره همه مسائل مبتذل زندگی اش حرف می زند و صدهزار بار تکرار می کند که مادرش چه گفته، پدرش چه گفته، دعوایشان سر چه چیز بوده و روان کاو هم بر حسب وظیفه گوش می دهد، چون قرار است بیمار درباره آنچه که در مغزش می گذرد، حرف بزند. این البته نوعی از مقاومت است که روان کاو ابداً نباید اجازه بدهد ادامه پیدا کند، چون گوش دادن به تمام جزئیات پیش پاافتاده این یا آن دعوا و تکرار همه موضوعات شخصی، فایدهای ندارند و فقط اتلاف وقت و نوعی مقاومت هستند.

یادم می آید در مؤسسه ویلیام آلانسون وایت سمیناری تشکیل شده بود و روانکاوی، یک بیمار را آورده بود. من یک ساعتی به حرفهای آنها گوش دادم و بعد گفتم: «ببینید! این حرفها بهقدری مبتذل هستند که من نمی دانم شما چطور یک ساعت است که دارید تحمل می کنید و گوش می دهید. او تمام این یک ساعت را درباره تلفنهایی که به دوست پسرش زده، حرف زده و صد بار یک حرف را تکرار و تکرار کرده، انگار که مطلب بسیار مهمی است.» تحلیل گر گفت: «اوه، ولی این موضوع برای او خیلی جدی است. این واقعاً مسئله اوست.» و بعد از

آنجا که انسان بسیار صادقی بود، ادامه داد: «من ایس حرفها را ضبط كردهام. سيس از بيمار اجازه گرفت تا نوار را پخش كند. هنوز پنج دقیقه از پخش نوار نگذشته بود که تمام کسانی که آنجا بودند، شروع کردند به خندیدن و خود روانکاو هم خندهاش گرفت، چون کاملاً از صدای بیمار معلوم بود که او به هیچ وجه جدی تر از هیچ کس دیگری نیست و حرفهایش کاملاً بی سر و ته و بی معنی هستند. به عبارت دیگر، ارتباط آزاد بین تحلیل گر و تحلیل شونده تبدیل شده بود به پـرت و پـلا گویی آزاد! و «پرت و پلا گویی آزاد» از همان لحظهای که فرد شروع می کند، بیهوده و بیمعناست و هیچ معنایی ندارد جز اینکه گوینده آن مشكل رواني جدى دارد. البته هر چيزي بالقوه مي تواند تبديل به يك مشكل رواني شود، بنابراين به نظر من وظيفه روانكاو اين است كه حرف بیمار را قطع کند و بگوید: «ببین! حرفهایی که تو داری به من می زنی، فقط وقتمان را تلف می کند و هدف و منظوری در آن نیست. من حوصلهام سررفته و دیگر به این حرفها گوش نمی دهم. پرا باید ایس کار را کرد؟ چون گوش دادن به مزخرفات ملال آور، نهایت بی شرمی است و کسی به خاطر چنین کاری نباید حق ویزیت بگیرد، مضافاً بر اینکه برای شنیدن چنین پرت و پلاهایی، هیچ پولی کافی نیست و هیچ انسان شریفی برای مزخرفات، پول از کسی قبول نمی کند.

در بسیاری از موارد، نوعی قرارداد نجیبانه و پنهان بین بیمار و روان کاو وجود دارد که بر اساس آن یکدیگر را از خواب آسوده محروم نمی کنند و وقت یکدیگر را بیهوده نمی گیرند. بیمار دلش می خواهد از صحبت کردن با روان کاو احساس رضایت داشته باشد، روان کاوی شود و پیش برود و خود را پیدا کند. روان کاو هم به هر حال باید زندگی کند و بنابراین نمی خواهد آن قدرها اذبت شود و آزار ببیند که از کار و

زندگیاش بیفتد. اگر رابطه به این شکل برقرار شود، طبیعتاً بعد از مدتی همه چیز آرام و راحت پیش میرود و هر دو در وضعیتی قرار می گیرند که بیمار می تواند درباره مسائل مهم صحبت کند و هیچ یک از آن دو هم واقعاً ناراحت نشوند. البته حرف من این نیست که چنین وضعیتی در مورد همه تحلیلها صدق می کند، ولی اینکه پیرو مکتب فروید باشید یا نباشید، کوچک ترین تاثیری در مدیریت این رابطه ندارد و تنها تفاوت در اصطلاحاتی است که به کار می برید. در هر حال شما می توانید صدها بار درباره مسئله تثبیت به پدر و اینکه چرا دختری به پسری علاقمند می شود، چون او را به یاد پدرش می اندازد و یا اینکه چرا پسری سخت دلباخته دختری می شود، چون مهر و علاقهای را که از مادرش توقع دارد، از او دریافت می کند و یا حرفهای پیش پاافتادهای از این قبیل صحبت کنید، ولی هیچ دردی دوا نمی شود.

### انتقال روانی، انتقال متقابل روانی و رابطه واقعی

موضوع مهم دیگر در فرآیند درمان، مسئله انتقال روانی است. انتقال روانی تقریباً مهم ترین مسئله در زندگی بشر است. [همچنین رجوع شود به ا. فروم، ۱۹۹۰، صص. ۴۵–۵۲] اگر کسی از من بپرسد آدمها چرا فرزندانشان را در پای مولوچ و قربانی می کردند، چرا مردم موسولینی یا هیتلر را می پرستیدند، چرا زندگی شان را برای یک بت مذهبی می دهند، جواب می دهم که اینها همه پدیده هایی از انتقال روانی هستند. در مکتب فروید در باره انتقال روانی صحبت چندانی نشده است. معنایی که فروید

<sup>1.</sup> Moloch

Mussolini

<sup>3.</sup> Hitler

از مفهوم انتقال روانی استنباط می کرد \_ و بسیاری از روان کاوان هنوز هم همین گونه می اندیشند، معنایی سطحی از خود واژه است یعنی: شما تأثیری را که یک زمانی از آدمهای مهم زندگی تان در دوران کودکی گرفته اید، مثلاً از پدر و مادر، حالا به روان کاو منتقل می کنید. این حرف تا حد زیادی درست است.

هری استاک سولیوان همیشه موضوع فردی را که برای یک هفته تحت روانکاوی او قرار گرفته بود، به عنوان نمونهای از انتقال روانی تعریف می کرد. او پس از یک هفته، در لحظهای که داشت از سولیوان سبیل خداحافظی می کرد، گفت: «ولی دکتر شما ریش ندارید.» سولیوان سبیل باریکی داشت، ولی بقیه صورتش را حسابی اصلاح می کرد. بیمار برای یک هفته تمام باور کرده بود که سولیوان ریش دارد، چون در واقع او را به جای پدرش گرفته بود و از آنجا که پدرش ریش داشت، این مسئله را به دکتر سولیوان منتقل کرده بود. او حتی از نظر دیداری هم پدرش را در دکتر سولیوان دیده بود، چون از نظر احساسی او را جای پدرش را گذاشته و آن دو را یکسان دیده بود. این یکی ازمختصرترین برداشتها از مفهوم انتقال روانی است، یعنی انتقال احساسات یک کودک به فردی که برایش مهم است و یا به فردی دیگر. ولی این شاید جوهره مفهوم بسیار که برایش مهم است و یا به فردی دیگر. ولی این شاید جوهره مفهوم بسیار کلی تر و گسترده تر است.

انتقال روانی، نیاز یک فرد را به فرد دیگری نشان میدهد که قرار است به جای او مسئولیت کاری را به عهده بگیرد، یعنی مادری باشد که عشق بدون شرطی را به فرد میدهد، پدری باشد که فرزندش را تحسین و تنبیه میکند، پند میدهد و میآموزد. حتی اگر کسانی هرگز پدر نداشته اند، هرگز مادر نداشته اند و هرگز کودک نبوده اند، تا زمانی که

کاملاً مستقل و انسان کاملی باشند، این داشتن ها و بودن ها را تجربه می کنند. اگر می خواهید بدانید نیاز انسان ها به اینکه حتماً کسی را به عنوان راهنما، حافظ، خدایان و الهه ها داشته باشند، از کجا سرچشمه می گیرد، فقط کافی نیست که به کودکی او بیندیشید، بلکه باید کلیت زندگی اش را در نظر بگیرید و اینکه در چه جاهایی احساس درماندگی می کند و چگونه از طریق فرهنگ خود، اطلاعات غلطی را درباره زندگی می گیرد و تا حد زیادی کلافه و آشفته می شود، وحشت می کند و اعتماد به نفس خود را از دست می دهد. این مسائل موجب می شود که بشر عمیقاً آرزو کند کسی را داشته باشد که او را به عنوان بت انتخاب کند و بتواند بگوید: «این خدای من است. این کسی است که مرا دوست دارد، مرا راهنمایی می کند و به من پاداش می دهد، چون من نمی توانم روی بای خودم بایستم».

انتقال روانی، نتیجه شکست فرد در مسیر آزادی و نتیجه نیاز او به پیدا کردن یک بت است تا او را بپرستد و برای غلبه بسر تسرس از دنیا و بیاعتمادی به آن، به او ایمان بیاورد. یک فرد بزرگسال از جهاتی کمتسر از یک کودک، درمانده و بیدست و پا نیست. اگر او سعی کند مستقل باشد و به تمامی رشد کند و تبدیل به یک انسان کامل شود، می تواند از ناتوانی و بیدست و پایی خودش بکاهد، ولی اگر این کار را نکند، مشل یک کودک، ضعیف و ناتوان خواهد ماند، چون احساس می کند توسط دنیایی محاصره شده که بر آن هیچ تأثیری ندارد، آن را نمی فهمد، بسر بیاعتمادی و ترسش دامن می زند و بنابراین همان طور که یک کودک دنبال فرد بزرگسالی می گردد \_ پدر و مادر \_ و ایس کار را به دلایل زیستی انجام می دهد، فرد بزرگسال هم همان کار را، منتهی به دلایل اجتماعی و تاریخی انجام می دهد.

انتقال روانی پدیدهای است که به هنگام ایجاد رابطه روی می دهد. یک انسان روانپریش یا غیرواقعبین همانقدر به روانکاو خود وابسته می شود که به افراد دیگری چون معلم، همسر، دوست یا یک چهره اجتماعی. من انتقال روانی را در روانکاوی این گونه تعریف می کنم: وابستگی نامعقول به دیگری داشتن که می توان آن را در یک فرآیند تحلیلی، روانکاوی کرد، در حالی که انتقال روانی در سایر شرایط هم با توجه به معقول بودن فرد، همان شکل را دارد، منتهی مورد روانکاوی قرار نمی گیرد و به قول معروف تابلو نمی شود.

اگر کسی تحت تأثیر قدرت قرار دارد و میخواهد توسط یک فرد قدرتمند حمایت شود، همان حالت پرستش و بـزرگنمـاییای را کـه او نسبت به استاد، مقام دولتی، کشیش و یا همر کس دیگری دارد، به روان کاو خود هم دارد، ولی فقط در روان کاوی است که این رابطه نامعقول که به نیازی در فرد ارتباط دارد، مورد تحلیل قرار می گیرد. انتقال روانی یک تکرار ساده نیست، بلکه ما در این مورد با نیاز فردی به فردی دیگر سر و کار داریم که میخواهد او را برای خود حفظ کند تا نیازش را برآورده سازد. برای مثال اگر من احساس ناتوانی، بی اعتمادی، ترس از خطر کردن و تصمیم گیری می کنم، دلم می خواهد کسی را پیدا كنم كه مطمئن، سريع الانتقال و تواناست و من مي توانم به او پناهنده شوم و طبیعتاً در تمام طول زندگی دنبال چنین فردی می گردم. اگر كارمند هستم، او را در رئيس خود مى جويم، اگر دانشجو هستم، در استادم دنبال او می گردم و اگر بیمارم، در روان کاو جستجویش می کنم. متضاد این وضعیت موقعی است که من انسان بسیار خودشیفتهای هـستم و فکر میکنم هر کسی غیر از من موجود احمقی است. اگر روانکاو از من انتقاد كند، فكر ميكنم كه او موجود احمقي است، اگر معلم انتقاد

کند، همینطور، رئیس من هم همینطور و دیگران هم همینطور. همه اینها پدیده انتقال هستند، مگر در روانکاوی که نامش را انتقال روانی میگذاریم.

تحلیل گر و تحلیل شونده واقعاً در دو سطح متفاوت با هم ملاقات می کنند، یکی در سطح انتقال و دیگری در سطح انتقال متقابل. تا آنجا که به طرفی که انتقال روانی در مورد او صورت می گیرد، مربوط می شود، واقعیت این است که او فکر می کند: تحلیل گر انواع برخوردهای غیرمنطقی را با بیمار دارد. او از بیمار می ترسد، دلش می خواهد بیمار او را تحسین کند و دوستش داشته باشد. البته این برداشت، بسیار بد است و نباید این طور باشد.

من فکر میکنم این اشتباه است اگر باور کنیم آنچه که بین تحلیلگر و بیمار میگذرد، انتقال روانی است. این فقط یک جنبه از ایس رابطه است و جنبه اساسی تر این است که: دو نفر با یکدیگر صحبت میکنند که البته چنین کاری در عصر رادیو و تلویزیون واقعاً آنقدرها جدی گرفته نمی شود، ولی از نظر من این یکی از جدی ترین واقعیتهاست. یک نفر با دیگری حرف می زند. آنها درباره چیزهای مبتذل حرف نمی زندگی فرد صحبت نمی زندگی فرد صحبت نمی کنند.

سوای انتقال و انتقال متقابل، ویژگی رابطه درمانی این است که دو نفر انسان حقیقی درگیر آن هستند و بیمار که یک فرد روانپریش نیست، از فرد دیگر برداشتی دارد و روانکاو هم از بیمار برداشتی دارد و این شناخت و احساس، به معنای انتقال روانی نیست. من فکر میکنم یکی از مهم ترین واقعیتها در تکنیک روانکاوی این است که تحلیل گر باید دائماً در دو مسیر حرکت کند: ابتدا باید خود را به عنوان هدف انتقال

روانی ارائه کند، ولی در عین حال باید یک فرد واقعی باقی بمانـد و بـه عنوان یک فرد واقعی هم پاسخ بدهد.

#### اشاراتی در بررسی رؤیاها

تفسیر رؤیاها تقریباً مهم ترین ابزار در درمان روان کاوی است. هیچ حرفی نیست که بیمار بتواند بزند یا از دهانش در برود و یا حسی نیست که بتواند منتقل کند که به اندازه موضوعاتی که در رؤیاها دیده میشوند، آشکار کننده واقعیتها باشد. من این حرف فروید را باور دارم که رؤیا دیدن و تفسیر رؤیا، واقعاً «شاهراه» درک ناخودآگاه است. اگر از من سئوال شود که تفاوت فروید و یونگ در این زمینه چیست، من تفاوت خاصی نمی بینم.

فروید به این نکته اشاره می کند که رؤیا، هم به گذشته اشاره می کند و هم به ندرت آرزوها و نیازهای غریزی را که از ناخودآگاه به خودآگاه می آیند و ریشه در گذشته دارند، نشان می دهد، ولی او در عین حال اعتقاد داشت که مضمون رؤیا ضرورتاً تحریف شده است و معنی اصلی رؤیا، یعنی آنچه را که فروید رؤیای پنهان می نامید، باید از متن بیان شده رؤیا بیرون کشید. از سوی دیگر یونگ می گفت رؤیا پیسام روشس و واضحی است و انحرافی در آن وجود ندارد. من فکر نمی کنم که این حرف چندان درست باشد، چون به نظر من بسیاری از رؤیاهایی را که یونگ تفسیر کرده است، از آنجا که چندان واضح و آشکار نبودهاند، بودند.

من در آغاز کتاب زبان فراموش شده (۱۹۵۱)، تمایز بین دو نوع نماد، یعنی نماد اتفاقی و نماد همگانی را مطرح کردهام. برای مثال اگر من درباره یک اثر، یک خانه، زمانی خاص و امثالهم خواب ببینم، با نمادی اتفاقی سر و کار دارم و فقط با صحبت و آشنایی با بیمار است که می توانم واقعاً بفهمم که معنای خواب او چیست، وگرنه از آن سر درنمی آورم. برای مثال به رؤیای زیر توجه کنید:

رؤیا: شخصی خواب می بیند که برای اولین بار به یسک ساختمان بسزرگ نزدیک خانهاش رفته است. یک دختر هم با اوست، ولی می ترسد که مردم او را بشناسند. بعد او خودش و دختر را در یک ساحل می بیند که دارند در کنار اقیانوس قدم می زنند، ولی شب است. در قسمت سوم رؤیا او دائماً تنهاست. در سمت راست او خرابه هایی هستند و در سمت چپ او صخره هایی.

در اینجا ضرورت ندارد که شما با بیمار گفتگو کنید و یا با او آشنایی داشته باشید، چون این رؤیا پر از نمادهای همگانی است. آنچه که ما در این رؤیا پیدا می کنیم، یک نوع سرکوبی عمیق است. سطح آگاهانه رؤیا این است که بیمار با یک دختر است. او ازدواج کرده و در یک ساختمان بزرگ که نماد مادر است، زندگی می کند، هنوز با دختر است، اما به شدت می ترسد. در قسمت بعدی او باز هم با دختر است، ولی شب است و سرانجام به کلی تنها می شود و فقط با مادری ناقص و در هم ریخته که در واقع آن ویرانه ها و صخره ها نماد او هستند، زندگی می کند. در اینجا می بینید که مشکل اصلی بیمار، کاملاً مشخص است و حتی ضرورت ندارد که حرفهای او را بفهمید و یا حتی لازم باشد که با شما همکاری کند (البته من همیشه همکاری بیمار را می خواهم، چون به من

کمک میکند معنای بسیاری از رؤیاها را که در آنها مسئله مهمی، سرکوب شده است، بغهمم.)

تفکر درباره اینکه یک رؤیا فقط یک پیام آشکار نیست، بلکه بسیاری از رؤیاها هستند که در آنها مسئله مهمی سرکوب شده است، یونگ را بر آن داشت که مثال جالبی را ارائه بدهد. در یکسی از رؤیاهایی که او در شرح حالش که پس از مسرگ او منتشر شد (ک. جسی. یونگ، ۱۹۶۳) نوشت، چنین آمده است:

... او احساس می کرد که باید زیگفرید او بکشد، بنیابراین می رود و اورا می کشد. او بسیار احساس گناه می کند و می ترسد که او را دستگیر کنند. با کمال خوشوقتی باران شدیدی می آید و تمام نشانه های جنایت را می شوید و می برد. او با این احساس که: «باید از معنای این رؤیبا سر دربیاورم و گرنه خودم را می کشم.» از خواب بیدار می شود. در باره این رؤیبا فکر می کند و می فهمد که معنای رؤیا این است که با کشتن زیگفرید، او، در واقع قهرمانی را که در درون خودش هست می کشد و این رؤیا در واقع نمادی از احساس حقارت او هم هست.

این رؤیا در واقع تحریف شده است، چیون نیام زیگموند (فروید) تبدیل به زیگفرید شده است و این تنها تحریفسی بود که در ایس رؤیا وجود داشت. این برای یونگ کافی بود، البته نه برای اینکه ببیند که او در رؤیایش دقیقاً داشت همان کاری را انجام میداد که همیشه فروید به او گفته بود که انجام خواهد داد و آن هم کشتن او بود. او حتی از معنی چیزی به آن سادگی، یعنی احساس اینکه اگر رؤیا را درست نمی فهمید ناچار بود خودش را بکشد، آگاه نبود. معنای واقعی رؤیا ایس است که

اگر او در درک صحیح رؤیا، یعنی آرزوی کشتن فروید، دچار سوءتفاهم نشده بود، ممکن بود خود را بکشد، بنابراین به درکی از رؤیا رسید که درست در نقطه مقابل هم قرار داشت. در اینجا می بینید که انحراف چگونه روی می دهد، چگونه یک سرکوب کامل و سپس توجیه معنا و تفسیر رؤیا صورت می گیرد. این موضوع چندان هم به ندرت پیش نمی آید و به همین دلیل برداشت پیروان مکتب یونگ از این موضوع که متن و موضوع آشکار رؤیا، همیشه به آنچه که فروید آن را محتوای نهفته رؤیا می نامید، شباهت دارد، چندان صحیح نیست.

در بسیاری از موارد، آنچه که من نمادهای همگانی می نامم، همان کهن الگو های یونگ هستند، فقط صحبت کردن نظری در باره آرای یونگ کمی مشکل است، چون هر چند او آنها را بسیار درخشان و هوشمندانه مطرح کرد، اما در بسیاری از مواقع، توضیحات او برای همه قابل فهم نیستند. همچنین مشکل بتوان مطمئن شد که واقعاً منظور او از مفاهیمی که مطرح کرده، چیست، با این همه مفهوم که ناگو بسیار مفهوم مفیدی است و دست کم مشخص است که به چیزی اشاره دارد. ممکن است کسی از جایگاهی انسان شناسانه بر این نکته تأکید کند که از آنجا که بشر پیوسته در اصلی ترین شرایط زیستی خود، یعنی به هنگام شکاف بین آگاهی و مصمم بودن به انجام کاری بر اساس نیازهای حیوانی، پیوسته خودآگاهی اش را دارد، بنابراین همیشه در پاسخ به این سئوال که چه شیوه زندگی را برای خود برگزیند، چندین راه حل و جواب دارد. این جوابها ممکن است به دوران جنینی برگردند و یا جواب دارد. این جوابها ممکن است به دوران جنینی برگردند و یا جواب دارد. این بورگ و فلسفههای انسانی بیان کردهاند، ولی در هر حال راهی است برای هماهنگی جدیدی که از رشد تمام

تواناییهای بشری انسان، به خصوص عقل و عشق به وجود می آید. به عبارت دیگر تعداد پاسخهایی که انسان می تواند به این سئوال که زندگی چیست؟ بدهد، محدودند و او ناچار است از میان تمام پاسخها، یکسی را انتخاب کند و تعداد نمادهایی هم که این پاسخها را نشان می دهند، بسیار محدودند. این پاسخها همگانی هستند، زیرا فقط یک انسان وجود دارد.

گزینههایی که در مقابل انسان وجود دارند، محدودند. برای مثال مفهوم نماد قهرمان، فردی را نشان میدهد که میتواند زندگی خود را به خطر بیندازد. در کتاب عهد عتیق آمده است که ابراهیم یک قهرمان بود، زیرا خداوند به او گفت: «کشورت را ترک کن، خانه پدریات را ترک کن و به کشوری برو که من به تو نشان خواهم داد.» [عهد عتیق ترک کن و به کشوری برو که من به تو نشان خواهم داد.» [عهد عتیق و آزادی، روی همه هستی خود ریسک کند و جرئت دارد امیری ظاهراً و آزادی، روی همه هستی خود ریسک کند و جرئت دارد امیری ظاهراً از سرنوشت بشر و یکی از ممکنهایی است که در اختیار او قیرار دارد. امر ممکن دیگر این است که انسان جرئت نداشته باشد فردیت خود را به خطر بیندازد و در نتیجه تصمیم میگیرد دوباره به میادرش، خانهاش، خونش و خاکش بچسبد و هرگز به طور کامل، خودش را پیدا نکند و تبدیل به انسانی مستقل و آزاد نشود.

اینکه کی و چگونه معنای رؤیایی را به یک بیمار بگوییم، بستگی کامل به موقعیت دارد. اگر بیمار در ساعت دوم ملاقات، خوابش را برای من تعریف کند، من احتمالاً حرف زیادی نمیزنم، چون فکر می کنم که اگر درباره آن رؤیا تفسیری را به او ارائه کنم، نخواهد فهمید. ولی بیمارانی هم هستند (حتی اگر نزدیک به روانپریشی نباشند) که بسیار

حساس و عاشق شعر هستند و این تحلیل و تفسیرها را می فهمند، چون چندان محدود و مقید به معانی صریح کلمات و موضوعات غیرانتزاعی نیستند. در مورد چنین بیمارانی من حتی در همان ساعت سوم هم در مورد مثلاً رؤیای خانههای بزرگ و خرابهها خیواهم گفت: «به نظر می رسد شما از اینکه از زندگی دور شوید و محکوم باشید به چیزی بچسبید که مرده است، سخت می ترسید. خرابه به معنی چیزی است که حیات ندارد.» و این درست همان چیزی است که بیمار می خواهد میاند.

اینکه چگونه از رؤیا استفاده می کنم بستگی دارد به اینکه در آن لحظه خاص فکر کنم بیمار چه چیزی را می فهمد. مین خیلی احتیاط نمی کنم، مگر با بیماری که می دانیم متوجه تحلیل و حرف های مین نخواهد شد. بسیاری از دانشجویانی که در سیمینارها شرکت می کنند، زمانی که موردی را به آنها ارائه می دهم و از آنها می خواهم که به بیمار حرفی را بزنند، می گویند: «باشد، ولی می ترسم که بیمار نتوانید ایس را درک کند.» اولین پاسخ من به آنها این است: «تنها کسی که نمی توانید قضیه را درک کند، شما هستید، چون می ترسید سرتان را از لاکتان بیرون بیاورید و حرفی بزنید که احتمالاً بیمار با خشم یا ناراحتی واکنش نشان بیدهد، برای اینکه مطمئن نیستید که حق با شماست. البته حرف من ایس نیست که شما ضرورتاً باید اعتقاد صددرصد داشته باشید که حتی با شماست، ولی حد نصابی از اطمینان برای وارد شدن در فرآیند تفسیر و تحلیل رؤیا، لازم است.» برای درک و تحلیل و تفسیر معنای رؤیا، انسان باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشته باید تا حد زیادی تجربه و حساسیت و در مجموع حس «همدلی» داشد.

# کریستین: یک شرح حال با اشاراتی درباره شیوه درمانی و درک رؤیاها

#### سه جلسه اول و نخستین رؤیا

گزارشگر: این شرح حال زنی است که من یک سال و نیم قبل معالجه او را شروع کردم. در اینجا تلاش می کنم یادداشتهایی را که از سه چهار جلسه اول برداشتهام، بیان کنم. من معمولاً بعد از جلسه سوم یا چهارم یادداشتی برنمی دارم، چون خود رؤیاها را عیناً ثبت می کنم، بنابراین در باره چند جلسه اول و بعضی از پیش زمینه های خانوادگی بیمار و بعضی از رؤیاهای او مطالبی را بازگو می کنم.

کریستین یک زن ۲۸ ساله بسیار جذاب، خوش لباس، خوش ژست، اهل تصنّع با ظاهری کاملاً رسمی و فکهای سخت به هم فشرده، اما چشمانی بسیار پرملال و افسرده بود. او به مطب من آمده بود که بگوید هفته گذشته پنجمین سالگرد ازدواج او بسود و از آن زمان تا بسه حال،

بسیار افسرده شده است. او در سن ۲۳ سالگی ازدواج کرد. در همان هفته هم خبری از دوست پسر قبلیاش که من او را یـوو مینامم دریافت کرد. او به دوست پسرش تلفن زد و مدتی طولانی با هم حرف زدند و اعتراف کردند که هنوز یکدیگر را دوست دارند. او صراحتاً گفت که پدر و مادرش هرگز یوو را که علائق هنری و عمدتاً شعر داشت، قبول نداشتند، ولی پدر شـوهرش او را که فارغالتحصیل یک دانشگاه مشهور بود، تحسین می کرد.

او میگفت که با این ازدواج، بسیار احساس بدبختی میکند و ایس احساس از هفته گذشته جنبه جدیدی هم پیدا کرده است. او اشاره کرد هفته گذشته نزد پزشک زنان رفته و چکآپ همیشگی خود را انجام داده و به پزشک گفته بود که در طول مدت ازدواج، هرگز به اوج لذت جنسی (ارگاسم) نرسیده است. پزشک کمی با او صحبت کرده و بعد نام و آدرس مرا به او داده بود، بنابراین او به من تلفن زد، در حالی که قبلاً هرگز تصورش را هم نکرده بود که نزد روان کاو رفتن می تواند فکر جالبی باشد.

هر چند او زندگی اش را «یک زندگی خوب» می نامد، یعنی آپارتمان بسیار جالبی دارد، پول کافی دارد، دوستان فراوان دارد و ظاهراً هیچ اشکالی در زندگی اش وجود ندارد که بتواند به آن اشاره کند، ولی بسیار احساس بدبختی می کند و برای ازدواجش هیچ آینده جالبی را در چشمانداز زندگی اش نمی بیند. شوهرش که سی ساله است، نمی داند که او خوشبخت نیست. او فکر می کند که آن دو رابطه خوبی دارند. او حتی در کوچک ترین مسائل زندگی هم به زنش متکی است، اگر در خانه مشکلی پیش بیاید، این زن باید به مسئول ساختمان تلفن بزند و هر چند

هر دوی آنها کار میکنند و زن هم مثل شوهرش در طول روز در منزل نیست، ولی زن باید همه کارها را انجام بدهد. دغدغه اصلی شوهر، کار و تجارت است. او یک مدیر است و زن میگوید او فقط از تأسیسات و این جور چیزها سر درمی آورد و شیوه فکرش در محل کار و خانه یکسان است.

زن با اندوه می گوید که رابطه آنها بسیار کسلکننده وزجر آور است. زن دلش می خواهد طلاق بگیرد، اما این فکر، او را به شدت می ترساند، زیرا می داند که پدر و مادرش از این کار او فوق العاده عصبانی خواهند شد.

کریستین مسئول کارگزینی یک شرکت بزرگ است و سالیانه ۱۵۰۰۰ دلار درآمد دارد. بعدها فهمیدم که او سهام هم دارد و تقریباً همین مقدار هم از آنجا درآمد کسب میکند. اوایل در دبیرستان، ادبیات میخوانـد و در آن رشته فارغالتحصيل شد، ولي بعدها دانـشگاهش را تغييـر داد و اقتصاد خواند و لیسانس گرفت. در اینجا نکات دیگری هم وجود دارند. او ابتدا دانشگاهش را عوض کرد و به جایی رفت که دوستانی در آنجا داشت. اول می خواست ادبیات بخواند، ولی تقاضانامه را با عجله زیاد پر کرد و وقتی درخواستش رد شد، هیچ تعجبی نکرد. این بار دو باره بـرای رشته اقتصاد درخواست داد و قبول شد. وقتی که از درس خواندنش حرف میزد، ساکت، مضطرب و مثل دختربچهها، دستپاچه میشد و طوری حرف می زد انگار که هیجده نوزده سال بیشتر ندارد. او آشکارا از حرف زدن درباره خودش معذّب بود و نمی دانست چه باید بگویـد و فقط به چیزهایی اشاره می کرد که ناراحتش می کردند. وقتی از او سئوالات بیشتری را پرسیدم، گفت که بودن در کنار دخترش او را خوشحال میکند. او یک دختر یک ساله داشت که یک پرستار در طول

روز از او مراقبت می کرد. هـ ر چند کریستین دوستان زیادی داشت، می گفت که در تمام طول عمرش هرگز احساس شادی خاصی را تجربه نکرده است. می گفت: «احساس می کنم از نظر عاطفی، همیشه در غـل و زنجیر بودهام. همیشه سعی کردهام ظاهر قـضیه را حفظ کنم، ولـی از درون داغونم.»

فروم: میخواهم از شما سئوالی بپرسم. او ابتدا دلیلی را که برای طلاق نگرفتن آورد این بود که پدر و مادرش از این موضوع عصبانی خواهند شد. آیا به مشکل فرزندش اشاره نکرد؟ اگر طلاق میگرفت، به خاطر سن بچه، احتمالاً می توانست او را نزد خبود نگه دارد. درست می گویم؟

گزارشگر: درست است. او اصلاً فکر نمی کرد که بچه برایش مشکلی ایجاد کند، چون به اندازه کافی از شغلش و از سهامی که داشت بول به دست می آورد. او می گفت: «من تا زمانی که در سن هفده سالگی با یوو آشنا شدم، همیشه طبق سنتهای خانوادگی رفتار می کردم تا اینکه بالاخره علیه سنتهای خانوادگی طغیان و از آن زمان به بعد، ظاهرا همیشه همان طوری رفتار می کردم که آنها می خواستند.» یوو ازدواج کرده بود و در دوسلدورف زندگی می کرد و از همان جا به یوو تلفن زده بود. آن دو کم و بیش گاهی با هم تماس داشتند، ولی او حتی با یوو هم هرگز به آرامش نرسید.

در ظرف چند روز گذشته و قبل از اینکه به اولین جلسه روان کاوی بیاید، هر روز حدود یک ساعت تا یک ساعت و نیم با یـوو صـحبت کرده بود. شب قبل، او در نهایت ناامیدی به شوهرش گفته بود که یوو از

فاصله دور، یعنی از دوسلدورف به او تلفین زده است. شوهرش شانههایش را بالا انداخته و در این مورد هیچ اظهار نظری نکرده بود.

کریستین میگفت: « هر چند ظاهراً ازدواج من کامل به نظر میرسد، ولی یک جای کار عیب دارد. پدرم احساس میکرد که این، ازدواج بسیار خوبی است، همین طور هم مادرم. آنها همیشه مرا در تصمیم گیری های مهم، راهنمایی میکردند.»

کریستین میگفت که پدرش مدیرعامل یک شرکت بسیار بیزرگ است و یک سازمان عظیم را اداره میکند. او در جلسه روانکاوی به این نکته اشاره کرد و گفت: «راستش من امروز صبح قبل از اینکه به این جلسه بیایم، خوابی دیدهام»:

رؤیا: من در یک مجلس عروسی هستم و قرار است ساقدوش باشم، ولی به جای لباس مناسب چنین مجلسی و لباسی شبیه به آنچه دیگران پوشیدهاند، یک لباس معمولی به تن دارم و در نتیجه، نمی توانم وظیفهام را انجام بدهم.

کریستین گفت نمی داند معنی این خواب چیست، جز اینکه دوست نداشت درباره آن محل فکر کند.

فروم: ما درباره این زن و سه جلسه اول او چیزهایی شنیدیم. در اینجا با زنی ۲۸ ساله سر و کار داریم که خوشبخت نیست و به تعبیر پزشکی، افسرده است. از آنچه شنیدیم، نمی شود واقعاً فهمید که قسفیه چیست. هر کسی که با کسی از دواج می کند که دوستش ندارد، احساس بدبختی می کند. همین طور هم کسی که احساس می کند در زندان پدر و مادرش گرفتار شده است، دچار افسردگی می شود و بدیهی است که او هم چنین احساسی داشته باشد. او تا این سن، یعنی ۲۸ سالگی، کاری

را کرده که پدر و مادرش خواستهاند، نه کاری که خودش دلش میخواسته انجام بدهد، بنابراین طبیعی است که احساس بدبختی کند، منتهی نکته اینجاست که او خودش نمی داند چرا بدبخت است و فقط فکر می کند که بدبختی او به این دلیل است که از دواج ناموفقی داشته است.

من شخصاً دوست دارم قضایا را این گونه ببینم، در حالی که اغلب مردم نظر دیگری دارند. آنها ازدواجهای ناموفقی دارند. بعضی از آنها هنوز هم می گویند که ازدواجشان موفق است. کسی می گوید، «من ازدواج موفقی دارم» و شما هر چه نگاه می کنید، خوشحالی و موفقیتی در آن ازدواج نمی بینید، چون به نظر من انسان نمی تواند به سبب ازدواج موفق، احساس خوشبختی و به دلیل ازدواج ناموفق، احساس بدبختی کند. بدبختی و خوشبختی انسان، ربط چندانی به شوهر یا زنش ندارد. اما ازدواج برای اغلب افراد به صورت جزئی از دارایی در می آید و تبدیل به یک مؤسسه می شود و به همین دلیل می گویند دارم یا ندارم. این روزها آدمها خیلی دوست دارند بگویند من دارم! آنها حتی می گویند: «من مشکل دارم» غافل از اینکه آنها مشکل ندارند، بلکه این مشکل است که آنها را دارد!

وقتی کسی میگوید: «من مشکل دارم»، منظورش چیست؟ این در واقع نوعی پوشش روی یک رابطه مالکانه است، به طوری که انسانها حتی از داشتن مشکل هم چندان بدشان نمی آید، چون به هر صورت داشتن مشکل هم چندان بدشان نمی آید، چون به هر صورت داشتنهای آنها را نشان می دهد. به جملاتی از این قبیل توجه کنید: «من شوهر دارم»، «من چند تا بچه دارم»، «من ماشین دارم»، «من زندگی زناشویی خوبی دارم» و ... جالب اینجاست که آدمها به جای اینکه

بگویند: «خوابم نمی برد»، می گویند: «بسی خوابی دارم!» در ایس فرهنگ همه چیز طوری مطرح می شود که به نوعی، مفهوم داشتن را القا می کند، به همین دلیل است که افراد به جای جملاتی چون: «نمی توانم بخوابم.»، «خوشبخت نیستم»، «دوست دارم» یا «دوست ندارم»، از همان تعابیری استفاده می کنند که در قرن هیجدهم مرسوم بود.

دکتر چامسکی ٔ توجه مرا به نوشته های دومارسه ٔ جلب کرد که می گوید: «مردم چقدر غلط احساسات خود را بیان می کنند و با افعال داشتن و نداشتن، سعی می کنند آنها را نشان بدهند».

البته اگر شما بگویید: «من ازدواج ناموفقی دارم» یا «ازدواج موفقی دارم»، در واقع میخواهید خودتان را از تجربه چیزی برحذر نگه دارید و به این ترتیب، این را هم به داراییهای خود بیفزایید. بعدها مارکس، این مفهوم را به این شکل مطرح کرد که آدمها به جای اینکه در باره عشق ورزیدن سخن بگویند، درباره دوست داشتن حرف میزنند و عشق برای آنها تبدیل به نوعی دارایی میشود: «من دوست دارم.»، «من به تو عشق میدهم»، «بچهها عشق کافی به پدر و مادرشان نمیدهند»

یا همان گونه که همه از کوچک و بزرگ عادت دارند، اغلب از یکدیگر میپرسند: «چقدر دوست داری؟» یا «چقدر دوست نداری؟» که هر دو به هر حال به مقدار و میزان داشتن مربوط می شود. ایس جور حرف زدن، مرا به یاد نیم کیلو پنیر می اندازد. یعنی چه که «چقدر دوست داری؟» یا «چقدر دوست نداری؟» ممکن است عشق من شدید و عمیق باشد یا نباشد، ولی وقتی صحبت از «چقدر؟» می شود، موضوع فرق می کند و یا وقتی می گوییم، «بچه ها عشق کافی به پدر و مادرشان

<sup>1.</sup> Chomsky

<sup>2.</sup> Du Marsais

نمی دهند، درست مثل این است که بگویی شیر یا گوشت کافی بسرای آنها تهیه نمی کنند.

تمام این افعال و مصدرهایی به نوعی به داشتن ارتباط پیدا میکنند، در واقع نوعی اجتناب فرد از کسب تجربه جدید است.

من این صحبتها را به عنوان ضمیمهای بر پروندهٔ کریستین مطرح کردم که به ما میگوید من یک ازدواج ناموفق دارم یا در ازدواجم مشکل دارم. ازدواج چیست؟ دو نفر به صورت قانونی با هم زندگی میکنند. این یک مراسم است، ولی ازدواج در اینجا تبدیل به یک «چیز» میشود که می تواند موفق، ناموفق، خوب یا بد باشد و در نتیجه، تجربهای که یک امر فردی و شخصی است، در اینجا تبدیل به یک «چیز» می شود و خودش موضوعیتی پیدا نمی کند.

من شخصاً معتقدم که در روانکاوی، بسیار مهم است به فردی که مورد روانکاوی قرار میگیرد بگوییم که کارکرد زبان و تعابیری چون داشتن یا بودن، چیست. این قضیه نه تنها در مورد ارتباط اسامی با فعل داشتن مصداق دارد که در بسیاری از جنبههای دیگر هسم باید در نظر گرفته شود. منظور من تحلیل زبان به شکلی که در مکاتب فلسفی انگلیسی مطرح می شود، نیست، بلکه معتقدم باید به بیمار نشان داد که واقعاً چه می گوید و چرا جملاتش را به این شکل و با ایس افعال بیان می کند. این مسئله به اندازه کلید تحلیل رؤیا اهمیت دارد. چنین تلکر و توضیحی، غالباً چشم فرد را باز می کند و خیلی راحت متوجه می شود شیوه بیان یک مطلب توسط او در واقع بیانگر ناخود آگاه اوست.

مثالی میزنم: شما اغلب میبینید که کسی میگوید: «به نظر میرسد من نمی توانم این کار را انجام بدهم.» این جمله یعنی چه؟ به نظر چه کسی میرسد؟ چرا به نظرش میرسد؟ با گفتن چنین جملهای، گویی فرد شانهاش را بالا میاندازد تا مسئولیت آن موضوع را از سر خودش رد کند. این فرد اگر بگوید، «باور دارم که نمی توانم این کار را انجام بدهم،» یا «احساس میکنم که نمی توانم ایسن کار را انجام بدهم،» حرفی را میزند که به واقعیت نزدیک تر است، ولی او نمی خواهد ایسن را بگوید، چون آن وقت معنی خیلی چیزها آشکار می شود و در نتیجه، حرفش را در سطحی بسیار غیر شخصی و با عنوان «به نظر می رسد» مطرح می کند. او ممکن است حتی حرفش را این طور بزند که، «خدا می داند که مین نمی توانم این کار را انجام بدهم،» یا «این جور مقدر شده» یا «یا یک جایی در کتاب زندگی، در قوانین تاریخ نوشته شده که نمی شود این کار را کرد.»

فرمول «به نظر میرسد» ممکن است چیزی را که عمیقاً ناخودآگاه است، نشان ندهد. این بیشتر یک جور ژست صحبت کردن است، چون به نوعی به شخصیت اجتماعی فرد ارتباط پیدا میکند. همه از همین ژست استفاده میکنند، چون امروزه ما در کل فرهنگمان عادت کردهایم همه چیز را از تجربه بودن خود پاک کنیم و دور بریزیم.

کریستین از این موضوع آگاه نیست. او فقط از ایس واقعیت آگاه است که ازدواج ناموفقی دارد و از این موضوع خبر ندارد که او اساساً آدم خوشحال و خوشبختی نیست. برای مثال، شاید کار درستی باشد که بعد از یکی دو ساعت به او بگوییم: «خب! من تعجب نمی کنم که تو بدبختی، همه همین طورند.»

یادم می آید یک بار نویسنده ای از هالیوود نود من آمد که واقعاً بااستعداد بود. او پیش من گلایه می کرد که حس خلاقیتش در حال نابودی است و احساس می کرد که دیگر نمی تواند چیزی را خلق کند. او داستانش را در هالیوود برایم تعریف کرد و من به او گفتم: «خب! با ایس

شیوهای که تو زندگی میکنی، اگر هر کس دیگری هم جای تو بود، خلاقیتی برایش باقی نمی ماند. اگر می خواهی آدم خلاقی باشی، باید انسان صادقی باشی. اگر بخواهی در آن جو زندگی کنی، هرگز نخواهی توانست مثل سالهای گذشته که هنوز مسموم نشده بودی، با تکیه بر استعدادت کاری بکنی.»

این بسیار نکته مهمی است که به خودمان و به دیگران نشان بدهیم که وقتی کسی خوشبخت یا خوشحال نیست و این یا آن مشکل را دارد، ابداً مسئله اسرارآمیزی نیست و آن فرد دچار بیماری عجیبی هم نشده است، بلکه غالباً، چنین وضعیتی پیامد منطقی وضعیتی درونی است که با شرایط بیرونی ترکیب میشود و درست مثل زمانی که غذای ناجوری را میخوریم یا رژیم غذایی نامناسبی داریم، علائم جسمی خاصی بروز میکنند و در ایس باره همیچ رمز و راز خاصی وجود ندارد. البته رمزگشائی تمام این فرآیندها تا جایی که مقدور باشد، کار بسیار مهمی موضوعات عجیب و غریبی هستند و فرد ضرورتاً به یک متخصص نیاز دارد.

سالها قبل از اینکه روانکاوی به عنوان یک علم کشف شود، مردم برای صدها سال زندگی کرده و خوب یا بد، با مسائلشان کنار آمدهاند. این مسئله حقیقت دارد که روانکاو، البته اگر به شکل صحیحی از این علم استفاده شود، می تواند تا حد زیادی به انسانها کمک و مسائلی را تحلیل و درمان کند که به شکلهای دیگر، درمان آنها چندان ساده نیست.

در سالهای پیش از چند قرن گذشته که انسانها چندان گمگشته نبودند و برای رفتارهایشان دستورالعملهایی داشتند، نسبت به ارزشها

حساس تر بودند و اهداف و مقاصد مشخص تری را برای خود در نظر می گرفتند و در نتیجه به دنبال راه چاره ها و آرا و اندیشه های معینی بودند. در چهارچوب فرهنگهایشان هم رهنمودهای مشخصی به آنها داده می شد، اما امروز ما چنین چیزهایی را در اختیار نداریم و به نظر می رسد که یک فرد نتواند به تنهایی به جایی برسد.

موضوع مهم این است که بفهمیم کریستین چگونه همیشه با تسلیم شدن به شرایط، بر سر راه خود مانع ایجاد می کرد. آشکار ترین مثال موقعی است که او می خواست برای تحصیل در رشته ادبیات، تقاضانامه اش را پر کند. او می خواست به جای تحصیل در رشته اقتصاد که پدر و مادرش تصور می کردند برای او بهتر است، در رشته ادبیات درس بخواند. بعد رابطه او با پدرش را می بینیم که نشانه بارزی از وابستگی عمیق است. البته در اینجا ممکن است برای یک لحظه سئوال کنیم: نظر یک طرفدار مکتب فروید درباره کریستین چیست؟

از نظر او، پاسخ این مشکل خیلی روشن است. ایس یک وابستگی رایج از انواع وابستگی دخترها به پدرشان است که ریشه جنسی دارد و کاری که میشود برای آن کرد این است که تجربههای دوران کودکی کریستین و نخستین امیال جنسی و همینطور تخیلات و رؤیاهایش را تحلیل کنیم، به این ترتیب امیال سرکوب شده او رو میآیند و وابستگی او چون به ضمیر خودآگاهش آمده است، خود به خود حل و به ایس ترتیب بیمار آزاد میگردد و میل او به جای پدر، متوجه سایر مردان و قضیه تثبیت عاطفی حل میشود. به هر حال این هم برای خود دیدگاهی است.

از نظر من این کاملاً طبیعی است که هر پسر کوچکی، در دوره پسر بچگی، یعنی سنین اولیه عمر، نوعی احساس وابستگی نسبت به زنها

داشته باشد. همین طور هم دخترها. انسان یک موجود خنشی به دنیا نمی آید و فروید کشف کرد که احساس جنسی فقط در سنین بلوغ در انسان وجود ندارد، بلکه خیلی زودتر از اینها در او به وجود می آید. ما می دانیم که فقط پدر و مادر نیستند که هدف این کشش ها قرار می گیرند، بلکه فروید در شرح احوالات خودش می گوید مثلاً در هانس کوچک بلکه فروید در شرک کوچک به دختربچهای که همسن و سال خودش هست، مثل مادرش علاقمند می شود و هر زنی این نقش را برای او پیدا می کند. دختربچه هم همین طور.

از این گذشته شاید بگویید که در کل، جذابیت و شیفتگی نسبت به جنس مخالف، به طرز فضاحتباری بی ثبات است. باید بگویم که ایس مسئله واقعاً در زندگی بزرگسالان وجود دارد. اگر دو نفر صرفاً به خاطر مسائل جنسی به یکدیگر جذب شوند و این مسئله، به عنوان تنها حلقه پیوند آنها مطرح باشد و هیچ علقه دیگری پیش نیاید، تخمین اینکه واقعاً این ارتباط چقدر طول بکشد، بستگی به طرفین دارد، ولی مسن با یک تخمین محافظه کارانه می گویم که عمر این رابطه چیزی در حدود ۶ ماه است. البته ممکن است اندکی کوتاه تر یا طولانی تر باشد.

رابطه عمیق و پایدار با فردی دیگر، مسئله دیگری است و مختصات خودش را دارد. کشش جنسی، کم دوام ترین علت یک رابطه است و ضعیف ترین قدرت را برای استمرار پیوند دارد. البته من می خواهم یک استثنا را مطرح کنم تا بتوانم نظرم را دقیق تر مطرح کنم. این استثنا فقط در انحرافات بسیار خاص و نادر وجود دارد. اگر دو نفر که دچار مشکلاتی چون دگر آزاری (سادیسم) یا خود آزاری (مازوخیسم) هستند، اتفاقاً به تور هم بخورند، از آنجا که واقعاً به ندرت ممکن است چنین شباهت کاملی در انحرافات و نیز سلیقه های جنسی افراد پیش بیاید،

رابطه شان بیشتر از بقیه طول میکشد، ولی این هم تابع یک قانون کلی نیست.

بنابراین کل این عقیده که جذابیت جنسی پدر یا مادر تا زمانی که کودک به سن ۱۵ سالگی میرسد، ادامه پیدا میکند، تقریباً خلاف همه شواهدی است که تا به حال در باره تأثیر امیال جنسی بسر دوام روابط آوردهایم.

آن چیزی که تأثیر فوق العاده و عمیقی می گذارد، پیوند عاطفی است. مادر به فرزندش سرپناه، حمایت، تحسین ـ و اگر شما هم دوست داشته باشید مثل من فکر کنید ـ زمین، طبیعت، جایی که به آن تعلق دارد، خانه و کسی را می دهد که هرگز او را تسرک نمسی کند و بسی قید و شسرط، دوستش دارد. پدر برای دختر، مرد تحسین برانگیزی است که چیزهای دیگری غیر از آنچه که مادر به او می دهد، به دخترش می دهد. او مهربان است، به او چیزهایی را می آموزد و از این قبیل.

قرار نیست دانش و آگاهی ما درباره نخستین امیال جنسی چندان به درک ما ازاین موضوع کمک کند. با این حرف نمی خواهم بگویم که نباید دنبال کشف ریشههای این مسئله رفت، بلکه می خواهم این توجه را داشته باشید که همیشه در انسانها امیال سرکوب شدهای وجود دارند، از جمله اینکه ممکن است پدر در رفتار خود بی احتیاطی کرده و نفرت دخترش را برانگیخته باشد و یا مادر به شیوه خودش، این کار را با پسرش کرده باشد.

این نوع اشتباهات چندان نادر نیستند و البته با توجه به طبقه اجتماعی فرد، تفاوت می کنند. به عنوان مثال در طبقات فرودست و روستائی ما، مواردی از تجاوز پدران به دخترانشان در سنین میانسالی و پیری گزارش شده است. در طبقات بالای اجتماعی معمولاً این وضعیت

وجود ندارد. مردان این طبقات بهراحتی زنان بیبند و باری را که به دنبال پول هستند، میخرند و راههای فراوانی را برای فریب دادن دختران جوان بلدند و آسان به هدف خود میرسند.

من نمی خواهم بگویم که باید مسئله وابستگی جنسی کودک به پدر و مادر را در سالهای اولیه عمر نادیده گرفت، ولی در عین حال هم نباید انتظار داشته باشیم که اگر فهمیدیم آسیبهای وارده بر کودک در این سنین چه بوده و یا در دوران کودکی چه چیزهای خاصی در این زمینه برای او پیش آمده، آن وقت همه اسرار را خواهیم فهمید. راز این ماجرا خیلی ساده است.

کریستین هم مثل هر کس دیگری به مهر و عاطفه، به حمایت، به کسی که به او آموزش بدهد و راهنماییاش کند، به کسی که راه و چاه را به او نشان بدهد، او را تحسین کند و احساس صمیمیت نسبت به او داشته باشد، نیاز دارد. پدر او کسی است که باید این کار را بکند، مخصوصاً موقعی که انسان، مادر خودشیفته و سردی شبیه به مادر کریستین دارد. کس دیگری در این خانواده نیست که کریستین بتواند با او پیوندی فردی را برقرار کند و یا دست کم علاقهای بین آنها و جود داشته باشد.

پدر بیش از آن غرق کارش هست که بتواند عشق زیادی به دخترش بدهد، ولی معلوم است که به هر حال این کار را میکند و کریستین که همیشه از مادرش ترسیده و از این بیم داشته که اگر کارش را درست انجام ندهد، دیگر پدرش او را دوست نخواهد داشت، دائماً در حالت تهدید زندگی کرده است. او تنها چیزی که داشته، عشق پدرش بوده و آن را هم اگر به شکل خاصی رفتار نمی کرده، از دست می داده است. او تا کنون آن قدر تهدید شده، ترسیده و تحقیر شده که فرصت نکرده به

این موضوع فکر کند که خودش می تواند برای زندگی اش کاری بکند و به قدری بی دل و جرئت است که هنوز هم آرزو می کند یک جا بنشیند و خودش را در معرض هیچ نوع حادثه ای قرار ندهد و فقط کسی را پیدا کند که بتواند او را دوست داشته باشد. یوو که قبلاً کریستین عاشقش بود، ظاهراً کسی است که می تواند در حال حاضر (در زمانی که روان کاوی شروع شد) دوست خوبی برای او باشد، هر چند در این زمان که داریم درباره اش بحث می کنیم، معلوم نیست این موضوع واقعاً چقدر جدی باشد، ولی به هر حال یوو در مقایسه با شوهر کریستین، به نظرش مهربان می آید.

تا اینجای قضیه بروج و کواکب چیز عجیب و غریبی را نشان نمی دهند! ما در اینجا و در سه ساعت اول روان کاوی متوجه می شویم که او با فرآیند درمان کنار نیامده و حالت دفاعی دارد و گام کوچکی را برداشته تا به خودش ثابت کند که از نظر عاطفی، دیگر به چیزی نیاز ندارد و این مسئله موقعی پیش آمده که یوو دوباره وارد زندگی اش شده است.

اولین رؤیای او میگوید که او در مجلس عروسی یک لباس نامناسب پوشیده است. این رؤیا نشان می دهد که او از نظر حسی و عاطفی واقعاً ازدواج نکرده و مجلس عروسی در ذهن و دل او اتفاق نیفتاده است. این واقعیت که او در رؤیا قرار است نقش ساقدوش را به عهده بگیرد، برای من معنی و مفهوم چندانی ندارد. معمولاً در هر رؤیایی یک صحنه به عنوان طرح اصلی وجود دارد. منظورم این است که هر رؤیایی مثل یک نمایشنامه کوتاه است که رؤیابین، آن را تنظیم و کارگردانی می کند. در عین حال او نویسنده و بازیگر این نمایشنامه هم کوتای دیگری را هم ببیند، ولی هر رؤیایی

منطق خودش را دارد. اغلب اوقات ضرورت و حتی فایده هم ندارد که وارد جزئیات رویا شویم، زیرا هر جزئی از رویا، در واقع بخشی از کلیت آن است. اگر کریستین این انتخاب را کرده که عروسی خود را پشت موقعیت ساقدوش بودنش پنهان کند، این شیوهای است که فرد در واقع الگوی اجتماعی را که در رویا به صورت مجلس عروسی است، پشت موضوع دیگری پنهان می کند. این نکته را نباید فراموش کنیم که در رؤیا هم عناصر سانسورکننده بسیاری وجود دارند. کریستین حتی در رؤیا هم آزادی اندکی دارد و در نتیجه، منظور اصلی خود را سانسور می کند.

بهطور کلی، هر رؤیایی یک تفسیر مطلوب و یک تفسیر حداکثری دارد، یعنی می شود رؤیا را به شکلی تفسیر کرد که تک تک اجزا در نظر گرفته و معنای کوچک ترین جزء هم فهمیده شود. البته خود مین بیشتر مایل به تفسیر مطلوب هستم، یعنی سعی می کنم مهم ترین اجزای رؤیا را درک کنم. هنگامی که این بخشها تفسیر و تحلیل شوند، آن وقت می شود به سراغ اجزا هم رفت، ولی اگر ابتدا به دنبال تفسیر اجزا برویم، معنای کلی رؤیا را که پیام محوری در آن نهفته است، از دست می دهیم. از آنجا که هر رؤیایی یک پیغام است ـ چه به خواب بیننده، چه به تحلیل گر خواب و چه به هر کس دیگری که رؤیا را برایش تعریف می کنیم ـ تا زمانی که یک بخش از رؤیا با طرح کلی رویا، جود درمی آید، خود من شخصاً دلم نمی خواهد رؤیا را بیش از حد تفسیر کنم، چون خواب بیننده گیج می شود.

من اغلب از کسی که مورد روانکاوی قرار میگیرد، میپرسم در باره رؤیا چه فکر میکند؟ بعد از او میپرسم تداعی معانی او از رؤیا چیست، چون هر چند تداعی معانی ها غالباً چندان ضرورتی ندارند، اما

گاهی بسیار مهم هستند. به نظر من حدود پنجاه درصد رؤیاها را بدون تداعی معانی هم می شود فهمید، چون نمادین (سمبولیک) و کاملاً آشکارند. فروید در تفسیر رؤیا، منحصراً به تداعی معانی تکیه می کند و بخشی از رؤیا را فقط تا آنجا که خواب بیننده از آن، تداعی معانی هائی دارد، برمی گزیند و بخش اصلی، یعنی بخش آشکار و بدیهی رؤیا را با تداعی معانی عوض می کند و به همین ترتیب تکه تکه از رؤیا را با تداعی معانی هائی جایگزین می سازد و ناگهان شما با کوهی از تداعی معانی ها روبرو می شوید و معنای اصلی رؤیا از دست می رود.

واقعیت این است که در تفسیر رؤیای فروید، نبوغ و مهارت عظیمی نهفته است، ولی به نظر من اگر شما رؤیایی را بر اساس تفسیر فروید تحلیل کنید، در باره بیماری بیمار، چیزی بیشتر از آنچه که قبلاً می دانستید، دستگیرتان نخواهد شد. به هنگام شنیدن تداعی معانی، شاهد ده ها آتش بازی در خشان خواهید بود، ولی پس از آن از خود می پرسید من درباره بیمار، احساسات و ضمیر ناخود آگاه او چه می دانم؟ چه چیزی او را به حرکت وا می دارد؟ و متوجه می شوید که درباره این موضوعات، هیچ چیز به معلومات شما اضافه نشده است.

ولی فروید با نوع تفسیر خاصش، حقیقتاً راهی را گشود که به وسیله آن رویههای پنهان رؤیا دیده می شوند. او کاری کرد که رؤیا به عنوان موضوعی معنادار مورد توجه قرار گیرد. با وجود این به نظر من، شیوه تفسیر او از رؤیاها بسیار گمراه کننده بود و این هم به یکی از ویژگیهای فروید مربوط می شد و آن اینکه او هیچ حسی نسبت به نمادگرایی (سمبولیسم) نداشت، همچنان که علاقهای به هنر و شعر نداشت و معتقد بود که انسان فکر می کند و تخیل ارزشی ندارد.

فکر میکنم گلوور در انگلستان بود که گفت: «اگر من به خوبی بیمار، تداعی معانی ها را نبینم، چیزی بیشتر از هر کسی که روان کاو نیست، درباره او نخواهم دانست.»

هر نوع تأثیری که از صدا، اندام، صورت و حرکات بدن بیمار روی ذهن تحلیلگر بر جای میماند و نیز نکات ظریفی که او در باره خودش اظهار میکند، در این رویکردها گم شده است. در واقع هر کسی که نسبت به زندگی بیمار به اندازه فروید بیاحساس نباشد، شیوهای را اختراع نمیکند که برود و پشت بیمار بنشیند و او را نبیند و در نتیجه، خود را از مهم ترین منبع درک یک فرد، یعنی دیدن حالات چهره او محروم کند. طبیعتاً اگر شما صورت بیمار را نبینید، تا حد زیادی آنچه را که برای شناخت فرد مقابل ضرورت دارد، از دست خواهید داد.

## ماه دوم درمان و رؤیای دوم

گزارشگر: بعد از هفته سوم کریستین تصمیم گرفت از شوهرش جدا شود. آن موقع بود که چندین هفته دشوار کنار آمدن با مشکلات ناشی از این تصمیم برای شوهرش شروع شد. سرانجام او تصمیم گرفت از آن خانه برود. ابتدا تلاش کرد در همان مجتمع، برای خودش آپارتمانی پیدا کند، اما کریستین به شدت با این نظر مخالفت کرد و در نتیجه، شوهرش به هتلی که چندان دور از مجتمع نبود، رفت. در این دوره، او تقریباً در تمام جلسات روان کاوی گریه می کرد. او قبلاً همیشه با حالتی نسبتاً باشهامت و لبخندی کمرنگ بر لب، به مطب می آمد، اما در این دوره، به مطب می آمد، اما در این فاصله، به محض اینکه پایش به مطب می رسید، می زد زیر گریه. در این فاصله،

دست کم یکی دو بار در شبانه روز به من تلفن میزد و میگفت حسابی از این تصمیم خود ترسیده، ولی: «ضرورتی است که باید انجام بدهم.» او بهشدت از تنها ماندن وحشت داشت.

ما در این باره بحث کردیم. خیلی عجیب بود که کریستین هیچ وقت در زندگی، تنهایی را تجربه نکرده بود. او تا کلاس نهم نزد خانوادهاش بود، بعد به یک مدرسه خصوصی که نظم و انضباط فوقالعاده زیادی داشت، رفت، سپس در کالجی با همین مشخصات ثبتنام کرد و دوران پس از فارغالتحصیلی از کالج را هم به همین شکل گذراند، بعد هم ازدواج کرد. او هرگز تنها زندگی نکرده بود و ایس اولین بار بود که داشت سعی می کرد روی پاهای خودش بایستد.

در دومین ماه درمان، او مفصلاً درباره خانوادهاش حرف زد و گفت که در خانواده او، آداب ویژهای باید کاملاً رعایت شوند، هیچ کس اجازه ندارد خشم خود را نشان بدهد، همینطور هم نشان دادن اندوه ممنوع است. اعضای خانواده هر احساسی هم که داشته باشند، باید طوری رفتار کنند که کسی از چهره آنها چیزی نفهمد. حتی در فاصله ۱۰ تا ۱۴ سالگی که آموزش پیانو میدید، مادرش هر روز در اتاق او را قفل میکرد تا ناچار باشد بنشیند و تمرین کند. کریستین هر روز ایس برنامه را دنبال میکرد و هرگز به فکرش نرسید که از مادرش بپرسد چرا باید این کار را انجام بدهد و در تمام این دوران هم هرگز خشمی را علیه مادرش بروز نداد و از این بابت شکرگزار بود. همچنین هنگامی که در باره این موضوع صحبت میکرد، هیچ نوع خشمی نداشت. وقتی که به باره این موضوع صحبت میکرد، هیچ نوع خشمی نداشت. وقتی که به او گفتم: «چطور این موضوع را با آرامش زیادی تعریف کردی؟»، پاسخ داد، «برای اینکه واقعاً همینطور بود.»

پدرش برای او همه چیز بود، او احساساتی تر و باعاطفه تر از مادر بود و با او تفاهم بیشتری داشت. مادر هرگز رابطه صمیمی با او برقرار نکرده بود. پدر، عصرهای شنبه برای او کتاب قصه کودکان میخواند. کریستین می گفت که قصهها یادش نمی آید، ولی خیلی خوب یادش هست که در سنین پنج تا هشت سالگی، پدرش عصرهای شنبه، موقعی که در منزل بود، یک ساعتی برای او و دوستانش که پنج، شش نفری می شدند، کتاب داستان میخواند و بدیهی است که این کار را با احساس خاصی انجام می داد.

در ماه سوم درمان، یوو به دیدنش آمد. ایس دیدار برای کریستین بسیار هیجانانگیز و جالب بود. از آنجا که از تنها ماندن فوقالعاده می ترسید، از اینکه یوو به دیدنش آمده بود، بسیار احساس خوشبختی و خوشحالی می کرد. این رابطه، سطح اضطراب کریستین را پایین آورد، در حالی که قبل از آن هر چند وقت یک بار از شدت ترس، به حال مرگ می افتاد. در این فاصله جلسات درمانی و تلفنهای مکرر او ادامه پیدا کرد. پس از مدتی او به شدت وحشت زده شد و دائماً ناامیدی اش را از می گذشت، اما واقعاً چیزی تغییر نکرده بود. او هنوز هم به شدت احساس تنهایی می کرد. من درباره ترس او از تنها ماندن و طرد شدن صحبت کردم و به او گفتم که ترس او به خاطر این است که او «انگار» هنوز از نظر عاطفی یک کودک است و تمایل دارد کاملاً به والدینش متکی باشد.

فروم: هر چند ممکن است حرف من در اینجا نیشدار به نظر برسد، ولی فکر میکنم کلمه «...انگار» را باید تصحیح کنم، چون کریستین واقعاً هنوز کودک و کاملاً به والدینش متکی است. او یک کودک سه

ساله است. شناسنامه او سن ۲۸ سالگی را نشان میدهد، ولی او می تواند در «ظرف یک دقیقه» از سه سالگی به ۲۹ سالگی جست بزند و سن واقعی او تغییری در این حقیقت ایجاد نمی کند که او در این مرحله، یک کودک است. این مسئله مهمی است، چون تا زمانی که من به کسی بگویم، «تو جوری رفتار می کنی انگار که یک بچه هستی» در واقع خیلی دوستانه، حقیقتی را سانسور کرده ام و درست مثل ایس است که بگویم، «مثل بچهها رفتار نکن.» اما اگر بگویم: «تو یک بچه سه ساله مستی» ، تلنگر روحی سختی به او زده ام، چون ایس حرفم بسیار به حقیقت نزدیک تر است و یک اظهارنظر سرسری نیست. اظهارنظر متداول این است که: «طوری رفتار می کنی انگار که بچهای.» در حالی که «انگار» فقط نیمی از حقیقت را نشان می دهد. او واقعاً بچه است و این حقیقت تکاندهنده ای است که باید او را از خواب بیدار کند، بنابراین هر حرف و هر اقدامی که ایس تلنگر را به او بزند، با کلمه بنابراین هر حرف و هر اقدامی که ایس تلنگر را به او بزند، با کلمه «انگار» کماهمیت می شود.

البته فردی که میخواهد روانکاوی کند، باید در مجموع سبک سخن گفتن خاصی را در پیش بگیرد که مسئله بسیار پیچیدهای است و در اینجا نمیخواهم دربارهاش صحبت کنم. البته شاید گفتن این حرف به یک فرد بیست ساله که: «تو یک بچه سه ساله هستی» جرئت زیادی بخواهد، چون ظاهراً توهین بزرگی به نظر میرسد، ولی در واقع بیمار میداند که این حرف حقیقت دارد و بنابراین تأثیر این حرف بستگی دارد به اینکه چگونه زده شود.

شاید این حرف را با لحن انتقادآمیزی بگویید که آن وقت ممکن است خرابی به بار بیاورد، ولی اگر بیمار تشخیص داده باشد که درمانگر قصد انتقاد از او را ندارد، بلکه می خواهد کمکش کند، آن وقت همین

حرف ممکن است به دلیل ماهیت تکاندهندهاش، بسیار مفید باشد، چون بیمار مدتهاست که ناخودآگاه، این را میداند، اما ایس آگاهی پنهان، به سطح خودآگاه او نیامده است و هنگامی که متوجه می شود که روان کاو هم این موضوع را میداند، خیالش حسابی آسوده می شود و آن را نعمتی میداند، هر چند تا این لحظه، آن را به صورت یکی از رازهای وحشتناک خود مخفی نگه داشته است. او میداند که یک طفل کوچک است، هر چند تا به حال آن را به این شکل بیان نکرده است.

قرار نیست به بیمار بگوییم که او تجربه سه سالگیاش را به زمان حال منتقل کرده، ولی واقعیت این است که او شاید برای بقا و از نظر اقتصادی به والدینش وابسته نباشد، اما از نظر احساسی به آنها وابسته است. شما باید حتی الامکان و تا جایی که بیمار می تواند تحمل کند، از واقعیتها حرف بزنید، یعنی به احساس ترس او در لایههای عمیق وجودش نزدیک تر شوید. در این لایههای عمیق، «انگار» معنا ندارد و با اضافه کردن «اگرها» می توانید برخورد منطقی تری داشته باشید. کریستین می داند که از نظر عاطفی، یک کودک بی دست و پاست و به همین دلیل به شدت می ترسد و جرئت نمی کند به این موضوع آگاه شود.

**گزارشگر**: در این زمان کریستین رؤیای دیگری را دید که به این شکل تعریف کرد:

رؤیای ۲: چند روز قبل از عروسی من بود و تعداد زیادی از دوستان دخترم، در خانه مان مهمان بودند. ما تصمیم گرفتیم برای شنا به استخری در آن نزدیکی برویم، ولی من حال نگران کننده و اضطراب آوری داشتم. بعضی از دخترها می خواستند بروند و عده ای دیگری می خواستند در خانه بمانند. من لباس شنایم را پوشیدم، ولی نمی دانستم چه لباسی پوشیده ام. یکی از دخترها گفت که لباس شنای من از مد افتاده و قدیمی و در عین حال کهنه است.

رنگ لباس شنای من زرد و شبیه لباس شنای مادرم بود. من در کمدم دنبال لباس شنای خودم گشتم، اما نتوانستم آن را پیدا کنم. همه عجله داشتند که زودتر بروند و من ناچار بودم با همان لباس شنای قدیمی بروم. استخر عالی بود و همه خوشحال بودند. من به یاد مجلس عروسی که قرار بود برگزار شود افتادم و بسیار شاد شدم. ناگهان رؤیای من تبدیل شد به تخت بیمارستان و دیدم که مارتا، سر خدمتکار قدیمی منزل پدری (کسی که مرا بورگ کرده بود) روی تخت دراز کشیده و سخت بیمار است و دارد می میبرد. او بیماری بسیار بدی داشت و همه امعاء و احشای او بیرون ریخته بود. منظره بسیار ناراحت کنندهای بود، ولی به نظرمی رسید برای مادرم مهم نیست و کل ماجرا را با راحتی و بی خیالی از سر می گذراند. برای من فوق العاده ناراحت کننده بود که می دیدم مادرم ذره ای به وضعیت مارتا اهمیت نمی دهد.

این رؤیا به شناخت من از رابطه کریستین و مادرش کمک کرد و فهمیدم مادر او در عین حال که تظاهر می کرد به افراد دیگر و همین طور کریستین علاقه دارد، ولی در واقع کوچک ترین علاقه ای به کسی نداشت و به شدت مجذوب مشغله های خودش بود. برداشت من چنین چیزی بود، ولی خود کریستین طبق معمول هیچ تحلیلی از این رؤیا نداشت و تداعی معانی خاصی را ارائه نکرد.

فروم: بخش سوم ایس رؤیا قسمت اول آن را تفسیر میکند. در قسمت اول کریستین قبل از هر چیزی احساس میکند مادر خود است و یا به عبارت بهتر، مجبور شده مادر خودش باشد. در اینجا تناقض ماجرا معلوم می شود. در اثنایی که او قرار است ازدواج کند، یعنی زنی باشد که باید روی پای خودش بایستد و زندگی خودش را داشته باشد، رؤیا در قالب نمادهایی چون لباس شنا، به او می گوید که باید مثل مادرش باشد

و یا مجبور است که مثل مادرش باشد، از او اطاعت کنید و غیسر از ایسن چارهای ندارد. او مجبور است اونیفورم مادرش را بپوشد.

در این دوره او ازدواج میکند و این رؤیا توصیف کاملاً حوب و درستی از وضعیت او در این دوره است. مادر مجبورش میکند با مردی که مورد پسند اوست، ازدواج کند. او با تعریف ایس رؤیا در واقع میخواهد بگوید: «من با کسی که مادرم میخواست ازدواج کردم، نبه با کسی که دلم میخواست. در واقع مادرم بود کنه مرا مجبور کرد با او ازدواج کنم.» کریستین مثل یک انسان آزاد و بر اساس انتخاب آزادانیه خود و یا طبق میل و احساس خود ازدواج نکرد.

بعد در رؤیایش، انتقادی را که به مادر دارد، در قالب ایس موضوع بیان می کند که او اساساً به هیچ انسانی، عاطفه و توجه ندارد. او با ایس دو نماد متفاوت، در واقع می گوید: «من ناچار بودم برخلاف میل خودم با این مرد ازدواج کنم، چون مادرم نسبت به هیچ انسانی از جمله من، کوچک ترین رحم و عاطفه ای نداشت و به همین دلیل بود که من ازدواج کردم.» این فکر در دو بخش این رؤیا به خوبی مشخص است.

در اینجا میخواهم به یک مسئله مهسم در فرآیند روان کاوی اشاره کنم. گاهی پیش میآید که یک فرد می تواند با دو روش متفاوت صحبت کند. روان کاو می تواند بگوید: «این آن چیزی است که تو واقعاً احساس می کنی. تو احساس می کنی که مادرت این طور یا آن طور است.» یا روان کاو می تواند بگوید: «این چیزی است که تو واقعاً احساس می کنی و صد در صد حق با توست. دقیقاً همین طور است که تو می گویی.»

این دو جمله کاملاً با هم فرق میکنند، چون این زن جرئت نمیکند فکر کند که حق با اوست و یا اساساً حق دارد که ایسن طور فکر کند، چون احساس میکند که این نوع فکر کردن ابداً در شان او نیست! و بسیار وحشتناک است که انسان در باره مادرش این طور فکر کند. او فقط در عالم رؤیاست که می تواند فکر واقعی خود را در باره مادرش بیان کند، بنابراین اگر روان کاو بگوید: «تو اشتباه نمی کنی، این جور هست، مادر تو واقعاً یک هیولاست.»، از آنجا که برای بیمار، تجربه کاملاً جدیدی است، برای نخستین بار جرئت می کند درباره احساسات واقعی خود بیندیشد و بداند که حق با اوست، در حالی که او هرگز در زندگی واقعی خود جرئت نکرده از این افکار با کسی و حتی با خودش هم صحبت کند.

سئوال دیگر این است: در این رؤیا دو بخش مجزا وجود دارند. آیا در روانکاوی این دو بخش ضرورتاً به یکدیگر ربط پیدا میکنند؟ از جنبه روششناسی، میگویم ضرورتاً اینگونه نیست. همه تفسیرها و تحلیلهایی که از رؤیاها میشود، بستگی کامل به تجربه تحلیلکننده رؤیا و نیز شفافیت و وضوح رؤیا دارد. از نظر من دیدن این دو قسمت رؤیا در یک شب، یک رؤیای واحد را میسازند و فواید زیادی هم دارند، چون غالباً یکدیگر را تفسیر و تحلیل و یکی دیگری را تکمیل میکند.

این واقعاً حیرتانگیز است که کسی که وقتی از او میخواهید سه جمله از یک رمان را بازنویسی کند یا شعری بخواند، از عهده ایس کار برنمی آید، ولی قادر است در عالم رؤیا، اندیشهای را به زبان نمادین (سمبولیک)، آن هم اینقدر دقیق و زیبا و هنرمندانه، تدوین کند. اغلب ما در عالم خواب این کار را میکنیم. کریستین در اینجا دو نمایش جداگانه را به شکل زیبایی با یکدیگر در هم می آمیزد. او فقط از دو صحنه استفاده می کند و فرآیند پوشاندن واقعیت در زیر نقاب را با آن شان می دهد. این مهم ترین فایده نگرش رؤیابیننده از این منظر است. او

با این دو نماد متفاوت، در واقع موضوعاتی را که تصور میکند نباید به خودآگاهش بیایند، زیر نقاب پنهان میکند.

این رؤیا همچنین بیان کلاسیک یک پدیده جالب است که نمی توان به آن اشاره نکرد. خدا می داند چند سال است که من به موضوع رؤیاها علاقمندم، ولی نکته جالب در میان همه رؤیاها این است که انسان چه چیزهایی را می داند که هنوز به خودآگاه او نیامده اند و چگونه در رؤیاهایمان چیزهای زیادی را می دانیم، هر چند زیر نقاب پنهانشان می کنیم. رؤیای کریستین آشکارا نشان می دهد که او همه این چیزها را می داند، ولی در عالم بیداری همه را انکار می کنید و هیچ یک از این دانسته ها در دسترس او قرار نمی گیرند و به همین دلیل است که رؤیاهای ما بسیار واقعی تر از افکار بیداری ما هستند. افکار بیداری ما اغلب دروغ و خیال پردازی هستند برای اینکه نظر خود را شفاف تر بیان کنم، ترجیح می دهم بگویم که افکار خودآگاه ما اغلب دروغ و خیال پردازی هستند.

کریستین در بخش سوم رؤیای خود، نقش مادرش را در تنضاد با نقش مارتا که کریستین را بزرگ کرده است، قرار می دهد. من فکر نمی کنم که این دو عنصر، عناصر مغایر درونی کریستین باشند. او تصویری را که از مادرش در ذهن دارد، به صورت یک نمایش در می آورد و می گوید این زن ذرهای عاطفه ندارد. او زنی را در برابر چشمهای ما تصویر می کند که ظاهراً او را از صمیم دل دوست دارد و از او مراقبت می کند و برایش اهمیت قائل است، اما مادرش مطلقاً عطوفتی به او ندارد. شما ممکن است این رؤیا را این چنین تحلیل کنید که اگر من آن فرد بیمار بودم (همان طور که مارتا هست)، مادرم اهمیتی به من نمی داد.

به نظر من توصیف بیماری در واقع افشای تعبیر و تفسیر بیش از حد بخش دوم رؤیاست. در این مورد، رؤیای کریستین می گوید که مادر اعتقاد داشت بیرون ریختن احساسات، موضوع مهلکی است. به نظر مین این نوعی تعبیر و تفسیر اغراق آمیز است. از جنبه نظری این مسئله ممکن است، ولی در اینجا یک عامل ضمنی وجود دارد که موضوعی تجربی است. تحلیلهای زیادی را در این مورد می توان ارائه داد، ولی فقط یکی از آنها در عمل، معنا دارد و به احتمال قوی معنای واقعی رؤیا هم همان است.

من احساس می کنم این رؤیا یک ساختار است \_ هر چند اثبات این موضوع، بسیار دشوار است \_ زیرا در اینجا تأکید برروی رنج و جدی بودن بیماری است. این مسئله واقعاً در این رؤیا بیان شده است و بیرون ریختن احساسات درونی در واقع اشارهای است به احساسات کریستین. صحبت در باره پیرزنی که واقعی به نظر نمی رسد، ولی از جنبه نظری ممکن است کاملاً بتوان آن را تفسیر کرد.

در اینجا سئوال بزرگی مطرح می شود و آن هم تفسیر کلی رؤیاست که باید با آنچه که رؤیا در اختیارمان می گذارد، به آن بپردازیم و کاری به تعبیر و تفسیرهای دیگر نداشته باشیم. رؤیا به قدری در آنچه که به عنوان بیان احساسات انسانی توصیف می کند، غنی است که من ترجیح می دهم بدون ساختار تئوریک، به آنچه که بلافاصله از رؤیا می فهمم، اتکا کنم و به چیزهایی که ساخته و پرداخته ذهن من است نپردازم، چون چیزی به دانسته های من اضافه نمی کند. ما درباره کریستین متوجه شدیم که او از این رؤیا ترسیده بود.

## ماههای بعدی و رؤیای سوم

گزارشگر: در فاصله این مدت، تغییرات اندکی پیش آمدند. او غیر از خانوادهاش، درباره سایر جنبههای زندگیاش هم صحبت کرد. او در باره شغلش نگران بود، مخصوصاً که مردی که او برایش کار میکرد، گاهی اوقات آدم بسیار مستبدی میشد و شرایط کاری او را بسیار دشوار میکرد. کریستین احساس میکرد که در شرایط غیرقابل تحملی گرفتار شده است. پس از چند بار صحبت در باره این قضیه، کریستین احساس کرد می تواند با رئیس مافوق صحبت کنید و از او بخواهید که او را به جای دیگری منتقل کند و یا ترفیع بدهد. او همچنین احساس میکرد که کمتر از لیاقتش حقوق می گیرد و می تواند کارهای جالب تری را انجام بدهد.

با اندکی آشفتگی، سرانجام کریستین توانست این کار را انجام بدهد و ظرف مدت کوتاهی ارتقای شغلی پیدا کرد و به بخش دیگری رفت. کریستین حالا جزو کارکنان عادی نبود و در رده مدیران اجرایی کار میکرد و مدیر چهل پنجاه نفر بود. قبل از قبول این پست، او بهقدری احساس رضایت و شادی کرد که به خانوادهاش سر زد و بهطور خلاصه به مادرش گفت که چه موقعیتی دارد. طبیعی است که مادرش او را نصیحتباران کرد و پرسید که آیا مطمئن است که ایس کار جدید به دردش میخورد؟ پدرش گفت: «خب! این که خیلی عالی است. تو از رده یک کارمند به رده مدیران ستادی ارتقا پیدا کردهای که در مسیر کاری تو بسیارعالی است.»

و به این ترتیب بود که او این ارتقای شغلی را پذیرفت و از اینکه چنین کاری را انجام داده بود، بسیار احساس خوشبختی میکرد و واقعاً

از کارش لذت می برد. در این زمان او رابطهاش را با یـوو قطع کـرد، چون احساس کرد این رابطه راه به جایی نمیبرد و با اینکه مـیدانـست برای مدتی دچار نگرانی و اضطراب شدید میشود، اما تـصمیم نداشـت خود را گرفتار رابطهای نگه دارد که برایش عاقبتی نداشـت. ایـن مـسئله فوقالعاده برای او دشوار بود و ما مدتها درباره آن بحث کردیم. در هر حال او بعد از یکی دو هفته رابطهاش را با یوو قطع کرد و بعد با پیتر که مهم ترین مدیر اجرایی پدرش بود، آشنا شد. در این فاصله، او بـه تـدریج به نحوه کارکرد روانکاوی پی بـرد و بـسیار بـه بحـث در بـاره شـرایط گوناگون علاقه پیدا کرد و بر بینش و قدرت تفـسیر و تحلیل او افـزوده شد و انگیزه زیادی برای فعالیت پیدا کرد.

یکی دو ماهی که گذشت، او و پیتر عاشق هم شدند یا دست کم خودشان چنین تصوری داشتند. پیتر یکی از معاونان اجرایی در سازمان پدر کریستین بود و میدانست وقتی پدر کریستین از ریاست آن شرکت بزرگ کناره گیری کند، یکی از معاونانش جای او را خواهد گرفت. کریستین احساس کرد باید خانوادهاش را در جریان بگذارد، چون بالاخره آنها از این قضیه باخبر می شدند. پدر و مادر کریستین بهشدت ناراحت شدند و گفتند: «ببین! اگر اتفاقی روی بدهد، بدان که اشتباه وحشتناکی است. او یک بار ازدواج کرده. کاملاً معلوم است که به درد تو نمی خورد.»

بعد از این گفتگو، کریستین این رؤیا را دید:

رؤیای ۳: من در ساحل بودم. در آن دور و اطراف هیچ کسی نبود و مسن بسیار خوشحال بودم که در یک مکان آفتابی آرام و ساکت هستم. هیچ تنشی احساس نمی کردم و از هر اندوهی رها بودم. بعد ناگهان آدمی که صاحب قدرت بود (کریستین نمی دانست که او مرد بوده یا زن) به من گفت که باید

همان بعدازظهر، رویدادی را سازماندهی کنم. من نمیدانستم چه جور رویدادی بود، اما ناچار بودم ساحل را ترک کنم و بروم. نمی دانستم چرا موافقت کردم. با چند نفر از دوستانم که دوتا از آنها دوست دخترهای دوران کودکی ام بودند، ملاقات کردم. آنها گفتند: «نگران نباش. تو می توانی ایس کار را انجام بدهی و ما آنجا خواهیم بود. همه چیز جور خواهمد بود.» من فکر نمی کردم که آنها قضیه را به اندازه کافی جدی گرفته باشند. بعد به یک تالار که در کلیسای شهر تولدم بود، رفتیم. من داشتم به صحنه تالار کلیسا نگاه می کردم. بعد صحنه عوض شد و من در حیاط خانه خودمان بودم. آنجا پر از کامیون و یک چادر سیرک بود. تعداد زیادی سازهای موسیقی در آنجا وجود داشتند. من فكر كردم قرار است نمايشي اجرا شود كه من بايـد ترتيب آن را بدهم، درست مثل وقتی که در دبیرستان درس میخواندم، ولی به جای ایسن كار قرار شد برنامهاى را اجرا كنم، ولى نمى دانستم چه چيـزى را بايـد اجـرا کنم. خیلی نگران و مضطرب بودم. یک نفر گفت: «تو باید در اینجا بچرخی». منظورش از اینجا یک چرخفلک قرمز با فیلهای آبی فیروزهای و صندلیهای قرمز بود که خیلی جا داشت. در ابتدا من خیلی از این کار خوشحال بودم، ولى از اينكه مجبورم كردند، خوشم نمي آمد.

گزارشگر: من به او گفتم که کریستین دراین رؤیا اندکی احساس آزادی داشته و کاری را که دلش میخواسته، انجام داده ، ولی تأثیر پدر و مادرش هم وجودداشته است و او احساس کرده ناچار است کاری را انجام بدهد که پدر و مادرش به او دیکته کردهاند و در نتیجه برای ادامه کار، احساس آزادی نمی کرده است.

کریستین هنوز خیلی می ترسید. او آشکارا از ادامه رابطهاش با پیتر وحشت کرده بود، زیرا احساس می کرد این یعنی پایان همه چیز او از این بابت که احتمال داشت پیتر به دلیل این رابطه ارتقا پیدا نکند و حتی پدرش، او را اخراج کند و خود او هم مورد غضب و خشم شدید پدر و

مادرش قرار بگیرد، احساس گناه و ترس می کرد و می گفت وقتی آنها عصبانی بشوند، دیگر نه راه پس خواهد داشت نه راه پیش، چون به کریستین خواهند گفت که او آدم چندان بدی نیست، اما آنها را به کلی از خودش ناامید کرده است.

او میگفت: «من همیشه باید جوری زندگی کنم که زندگی مادرم راحت و بی در دسر باشد.» هر وقت که کریستین اظهار می کرد که احساس خوشبختی می کند، ظاهراً مادرش احساس بدبختی می کرد، یا هر وقت می خواست کاری را انجام بدهد که بیشتر به دنیای بیرون از خانه پا بگذارد و یا به نوعی دنیای مادر را تهدید می کرد، مادر به او نگاهی می انداخت که از صدها دشنام بدتر بود و می گفت: «ببین چه کردی!»

فروم: من میخواهم درباره کل این داستان، یک کمی بیشتر صحبت کنم. در این داستان چه میگذرد؟ اول از همه باید سئوالات مشخصی را بپرسم: پیتر چه فکر میکند؟ آیا او یک نقشه سرّی دارد؟ آیا سرانجام با کریستین ازدواج میکند و بعد هم رئیس شرکت میشود؟ این موضوع چندان هم بعید نیست، امّا امکان باخت هم در این بازی زیاد است، چون در حال حاضر و در این فرآیند، ممکن است او را اخراج کنند.

از سوی دیگر این تردید هم در ذهن کریستین وجود دارد که پیتر چرا باید در مورد از دست دادن شغلش ریسک کند و یا چرا باید آنقدر احمق باشد که تصور کند والدین کریستین، موقعی که دخترشان به آنها می گوید که دائماً او را می بیند، بالاخره متوجه اصل موضوع نمی شوند؟ موضوع مسخره در این میان ساده لوحی این پدر و مادر است. آنها چون توجه چندانی به حال و روز فرزندشان ندارند، این قدر ساده لوحند. اگر دختر ناگهان می آید و می گوید که اغلب با پیتر ملاقات می کند، به نظر

من هر کسی که نصف شعور عادی را هم دارد به خود می گوید معلوم است که اینها می خواهند با هم رابطه داشته باشند، و گرنه چه دلیلی دارد که دخترک بیاید و این حرف را به ما بزند؟ اینکه او می گوید که اغلب پسر را می بیند، فقط یک قصه ساختگی برای پوشاندن اصل قضیه است، قصه ای که این پدر و مادر با تجاهل به اصل قضیه، آن را بسیار جدی قلمداد و دختر را تهدید می کنند که اگر با پسر رابطه برقرار کند، چنین و چنان خواهد شد.

در اینجا میخواهم به نکتهای اشاره کنم و آن هم اینکه اغلب اوقات آن چیزی که ساده لوحی و یا نوع عجیبی از غفلت تلقی می شود، خیلی ساده، نتیجه توجه فوق العاده اندک به دیگری است. برای این آدمها کل زندگی دخترشان و کاری که انجام می دهد و روابطی که با دیگران برقرار می کند، واقعاً اهمیت چندانی ندارد، بنابراین به خودشان زحمت نمی دهند که ببینند اصل موضوع چیست و با شنیدن یک داستان احمقانه ساختگی، احساس رضایت می کنند و می گذارند اوضاع همان طور که هست، باقی بماند.

چنین پدر و مادرهایی بسیار ساده گول میخورند و بیست سال در اختیار داشتن زندگی و احساسات دخترشان، واقعاً برای آنها هیچ معنایی ندارد. در این بیست سال بدیهی است که او احساساتی را که باعث می شود انسان اطمینان پیدا کند در خانه خودش هست و یا دست کم خانهای دارد، تجربه نکرده است. این جور افراد موقعی که فرزندانشان ناگهان کار غیرمنتظرهای را انجام می دهند، بسیار شگفت زده می شوند، چون به نظر آنها، کودکان موظفند به خاطر پدر و مادرشان زندگی کنند و اینها دوست ندارند بچهها مأیوسشان کنند. آنها حتی احتمال هم نمی دهند که فرزندانشان موجودات زندهای هستند و ممکن است کاری

را که دلشان میخواهد انجام بدهند، حتی اگر ایس کار به نظر پدر و مادرشان احمقانه و یا هر چیزی از این قبیل باشد و به همین دلیل هم هست که متوجه هیچ تغییری در زندگی فرزندانشان نمیشوند.

همین مسئله غالباً در ازدواجها هم دیده می شود. من زنی را می شناسم که سی سال از ازدواجش می گذشت و هنوز متوجه انحراف شوهرش نشده بود!

اگر نمونههایی از ساده لوحی یا فقدان قضاوت صحیح را مشاهده کردیم، بسیار مهم است که از خود بپرسیم: آیا از شدات بی توجهی و بی علاقگی نیست که نمی خواهند بهتر و بیشتر بدانند؟ من مطمئنم افرادی که نسبت به دخترشان با ساده لوحی برخورد می کنند، به هیچ وجه در مورد کار خودشان ساده لوح نیستند. پدر کریستین مطلقاً در باره مسائلی که در شرکتش روی می داد، ساده لوح و غافل نبود و وقتی کارمندی نزد او می آمد و در مورد موضوعی که به شرکت مربوط می شد، یک قضیه ساختگی را سر هم می کرد، او به هیچ وجه نمی پذیرفت و به جزء جزء موضوع، دقت و سپس اقدام می کرد، ولی وقتی دخترش نزد او می آمد، از آنجا که نمی خواست ناراحت و یا گرفتار تعارض و چالشی بشود، حرفش را باور می کرد.

اینکه کریستین دچار ناامیدی و اضطراب شده است، مسئله بسیار بدیهی و قابل پیشبینی و واضحی است، وگرنه این ماجرایی که بسرایش پیش آمده چه معنایی دارد؟ پیتر فقط به او گفته ببود که دارد درباره ازدواج با او و طلاق همسر سابقش فکر میکند. بدیهی است تا زمانی که او ادعا میکند که دارد در این باره فکر میکند، فقط حرف مفت زده است. اگر مردی به زنی نگوید که: «اگر تو واقعاً بخواهی با هم ازدواج

خودشان را فریب می دهند، نیفتد.

كنيم، بلافاصله همسرم را طلاق مى دهم»، اصلاً نبايد به حرفش اهميت داد.

اشکال کار در اینجاست که زنانی که در موقعیتهایی شبیه به کریستین قرار می گیرند، بسیار خیال پرداز هستند و جوانب قضیه را نمی بینند و چنان در عالم خیال و دنیای شاعرانه و عاشقانه خود غرق هستند که از دیدن واقعیت، محرومند و وقتی مردی می گوید می خواهم در باره طلاق دادن همسرم فکر کنم، معنی واقعی حرف او را نمی فهمند. مدتی طول می کشد و انسان باید تجربه کافی به دست بیاورد تا بتواند به شکاکیت طبیعی و سالمی که منظور مین است، برسد. چنین شکی باعث می شود که زندگی بسیار شفاف تر شود، انسان از اشتباهات زیادی مصون بماند، در چاه تخیلات صرفاً عاشقانه و خیال پردازانه،

خیالاتی که انسانها به وسیله آنها یکدیگر را گول میزنند و از آن بدتر،

اگر داستانهایی را درباره آدمهایی می شنوید که دیوانه وار یکدیگر را دوست دارند، چندان تحت تأثیر قرار نگیرید. منظورم چیست؟ منظورم این است که وقتی یک مرد تنها و یک زن تنها به یکدیگر می رسند و تنهایی یکدیگر را پر می کنند، تصور می کنند که سخت عاشق هم شده اند. معنای چنین رابطه ای چیست؟ چه عناصری در آن وجود دارند که می توان روی آنها حساب کرد؟ واقعیت و ماهیت این رابطه چیست؟ در مورد رابطه کریستین و پیتر، من تصور می کنم که پیتر احتمالاً فقط شغلش را در ذهن دارد و دچار نوعی تعارض شده و نسبتاً آدم احمقی هم هست. چرا احمق؟ چون معلوم نیست محاسباتش بر چه اساسی شکل گرفته اند؟ من خیلی دلم می خواهد بدانم این محاسبات چه هستند، چون این مرد دست کم چیزی برای ریسک کردن دارد، اما سردر

نمی آورم روی چه چیزهایی حساب کرده است. بدیهی است که قضیه چندان برایش جدی نیست، وگرنه جور دیگری حرف می زد. شاید او فقط هوس کرده دست به یک بازی عاطفی با ریسک بالا بزند.

اما احساسات کریستین در این ماجرا، کاملاً آشفته و درهم و برهم است. بار دیگر که بیاید، به او خواهم گفت: «گیج و مضطربی، چون نمی دانی که خودت را گرفتار یک وضعیت بی فرجام کردهای. تو از پدر و مادرت می ترسی. تا به حال این مرد حرفی نزده و یا کاری نکرده که معلوم شود واقعاً تو را دوست دارد. او فقط برایت موجود جذابی جلوه کرده. این که نمی تواند مبنای محکمی برای یک رابطه باشد. این رابطه چقدر جدی است؟ تو بیست و هشت سال سن داری.»

اگر کریستین هفده هیجده ساله بود، شاید می شد ایس جور بی فکری ها را به او بخشید و با کمی تساهل می گفتیم که دارد تجربه می کند و شاید چندان صدمه نخورد، ولی کسب چنین تجربهای در سسن بیست و هشت سالگی، یک کمی دیر است. (البته این نکته را ذکر کنم که من چنین وضعیتی را برای هفده هیجده ساله ها هم توصیه نمی کنم، چون برکه شفاف زندگی شان را گل آلود می کند).

وضعیت کریستین با این مرد، مثل همان برکه گل آلود است، چون بنای این رابطه بر مبنای بی صداقتی و دروغ بوده است. اساساً چرا انسان باید با کسی که این قدر بی صداقت است، وارد رابطه ای صمیمی بشود؟ این کار ضرورتی ندارد و به کسی کمکی نمی کند. چنین روابطی به یک نامیدی بزرگ و عمیق و شکاکیتی که نباید دچار آن شد، ختم می شود. به نظر من شکاکیت باید همراه با ایمانی بزرگ در انسان وجود داشته باشد، چون شکی که به یقین ختم نشود، چیزی جزیاس به همراه با شمی آورد و به خود تخریبی انسان منجر می شود. سئوال من این است که نمی آورد و به خود تخریبی انسان منجر می شود. سئوال من این است که

به نظر شما این دختر (خیلی دلم میخواست بگویم این «بچه»، چون این کلمه برای بیان چنین رفتارهایی مناسب تر است)، این خانم واقعاً در این باره چه حرفی دارد که به ما بزند؟

گزارشگر: او می گوید که برای اولین بار در زندگی، در ارتباط با پیتر به آرامش رسیده است. پیتر هم ادعا می کند که ایس جالب ترین رابطه عمر او و سرشار از احساس شادی بوده است. من به کریستین گفتم که او هنوز می ترسد خودش باشد و برای خودش تصمیم بگیرد. او با یوو ارتباط برقرار کرد، اما این رابطه برایش فایدهای نداشت و به شدت ترسید، به طوری که بلافاصله به پیتر دل بست. حالا هم هنوز دارد تقلا می کند، بی آنکه بداند واقعاً می خواهد چه کار کند. او هنوز هم گرفتار این رفتارهایی است که برای کسب امنیت خاطر انجام می دهد و سعی دارد با کسانی که این امنیت را به او می دهند، پیوند برقرار کند تا ناچار ناشد به خودش تکیه بدهد.

فروم: این واقعیت را نباید دست کم بگیریم که کریستین با این مرد، یک رابطه صمیمانه را تجربه کرده است. در هر حال اگر او شریک بهتری پیدا کند که در رابطه شان این همه گرفت و گیر وجود نداشته باشد و او با این زن رفتار متفاوتی داشته باشد، قطعاً کریستین احساس آزادی بیشتری خواهد کرد. عجیب اینجاست که مسئله کریستین اینقدر بدیهی است، ولی از نظر پدر و مادرش اینقدر پیچیده به نظر آمده و کار را به جایی رسانیده که او واقعاً دارد با آتش بازی می کند.

اگر آنها اینقدر به کریستین فشار نمی آوردند، او می توانست با آزادی بیشتر و روحیه بهتر و در آرامش، وارد روابطی شود که اینقدر پردردسر نباشند. مخصوصاً او می توانست با شوهرش، رابطه کاملاً امن و شادی را برقرار کند، البته به شسرطی که شوهرش به او فرصت نفس کشیدن

می داد و او می توانست خودش را پیدا کند. همین طور هم یوو. اینها همه نشانه ای هستند بر اینکه به اعتقاد من او در زمینه های اصلی زندگی کوچک ترین پیشرفتی نکرده و این چیزی است که ارزش دارد روی آن کار کنیم. آیا در رابطه او با پدر و مادرش در این در این چهار ماهی که تحت درمان قرار گرفته، تغییری ایجاد شده است؟

گزارشگر: بله، تغییری جزئی روی داده، به ایس شکل که حالا او نسبت به اینکه آنها چه کسانی هستند و یا علائی آنها نسبت به او چیست، کمی شک پیدا کرده است. حالا پدرش هفتهای یکی دو بار به او زنگ می زند. او معمولاً برای بازدید از شعبههای شرکت به سفر می رود. موقعی که به فرانکفورت برمی گردد، به او تلفن می زند و گاهی هم هر دو سه هفته یک بار او را برای شام دعوت می کند. کریستین احساس می کند که او واقعاً یک موجود سطحی است و دیگر به نظرش مثل قدیمها، همه چیز دخترش نیست. حالا دیگر کریستین کمی دشمنی مثل قدیمها، همه چیز دخترش نیست. حالا دیگر کریستین کمی دشمنی تمایلات خودش را بر هر چیزی ترجیح داده و با او به عنوان یک فرد زیردست رفتار کرده است، بنابراین نگاه او نسبت به پدر و مادر و خانواده، اندکی تغییر کرده، هر چند تسرس و اضطرابش همچنان بدون خانواده، اندکی تغییر کرده، هر چند تسرس و اضطرابش همچنان بدون تغییر باقی مانده است. او هنوز هم بهشات از تصور طردشدگی هراس دارد.

فروم: به عبارت دیگر می توانیم بگوییم که او هنوز هم در حسرت داشتن زندگی ای است که به خودش تعلق داشته باشد، یعنی هنوز یک کودک سه ساله است که از خودش زندگی مستقلی ندارد و طبیعتاً از اینکه کسانی که به زندگی او معنا می دهند، او را طرد کنند، به شدت می ترسد. او هنوز هم از وحشت اینکه پدر و مادرش او را ترک کنند تا

سرحد مرگ به هراس می افتد و می توان گفت این ترس به خاطر آن است که او نمی داند چگونه باید زندگی کند و چگونه باید برای خودش کسی باشد.

کار او روزمره و عادی است و دائماً دست و پا میزند. بعد نزد روان کاو میرود. پس از آن باید به جایی برود که قاعدتاً خانه کوچک اوست. بعد با مردی آشنا می شود و برای مدت بسیار کوتاهی احساس می کند که خانه ای دارد و کاشانه ای، ولی این زن همیشه و مطلقاً با احساس کسی نبودن، به حساب نیامدن، از خود زندگی و احساس مستقل نداشتن و این احساس که از دستش کاری برنمی آید و نمی تواند زندگی کند، دست به گریبان است. او فقط در این دریا دست و پا میزند.

ممکن است این فکر به ذهن شما برسد که این قضیه دو جنبه دارد. اول اینکه او چون بسیار به پدر و مادرش متکی است، نمی تواند فکری به حال استقلال خود کند که این البته نوعی تحلیل معمولی است که به ذهن همه می رسد، ولی به نظر من جنبه دیگر را هم باید دقیقاً در نظر گرفت و آن هم اینکه این زن اصلاً در باره زندگی چیزی نمی داند. او نمی داند باید با زندگی اش چه کار کند و کاملاً نسبت به معنای زندگی کور است. او تا زمانی که تصویر و تصوری از زندگی ندارد، ناچار است همچنان ترسان و لرزان بماند. منظور من معنای نظری زندگی نیست، بلکه دارم درباره این موضوع صحبت می کنم که انسان باید دقیقاً احساس کند که این زندگی متعلق به اوست و او می تواند برای زندگی اش کاری بکند و خودش باشد.

در اینجا به مشکل بزرگی برمیخوریم: آیا روانکاوی کافی است و یا ضرورتی ندارد، چون شخصی که خودش را کشف میکند، یاد

می گیرد که چگونه زندگی کند، چه بگوید و با زندگی اش چه کند. ایس زن مثل کسی است که بدون نقشه در بیابانی مسافرت می کند. او به اطراف نگاه می کند تا سر و کله کسی پیدا شود و بیاید و راه را به او نشان بدهد، چون دارد از شدت تشنگی هلاک می شود.

وضعیت این آدمها واقعاً این طور است و من افسانه تعریف نمی کنم. او به یک نقشه نیاز دارد و نقشه این نیست که فقط متوجه شود در همه زمینه ها آدم وابسته ای است، بلکه نقشه این است که بفهمد کجا می تواند برود و چگونه باید برود؟ این چیزی است که نشان می دهد «زندگی» واقعاً چه جور چیزی است؟ او کیست؟ چه کارهایی از دستش برمی آید؟ منظور من داشتن شغل نیست. ما هنوز نپرسیده ایسم علائت ایسن زن چه چیزهایی هستند.

گزارشگر: او علاقه زیادی به موسیقی دارد و عاشق همه نوع موسیقی هست، اما سازی نمی زند. در این مدت احساس کرده که دلش می خواهد دنبال موسیقی برود. او همیشه از صدای گیتار بدش نمی آمده و چند جلسهای به کلاس گیتار رفته. البته در این کلاس گیتار معمولی درس می دهند، ولی او با این امید شروع کرده که شاید روزی بتواند گیتار کلاسیک بزند.

فروم: هنگامی که میگوید به موسیقی خیلی علاقه دارد \_ فعلاً از گیتار میگذریم \_ منظورش دقیقاً چیست؟ این علاقه را چگونه نشان می دهد؟

گزارشگر: نشانهاش این است که به اپرا می رود و برای اپرای فرانکفورت که گیر آوردن بلیطش آسان نیست، بلیط تهیه می کند. من فکر می کنم که او واقعاً از اپرا لذت می برد و این کار را روی عادت و یا به عنوان رفع تکلیف انجام نمی دهد. او داستان و همچنین تنظیم موسیقی

اپرا را می فهمد. من البته خودم چیز زیادی در باره اپرا نمی دانم، ولی از اظهار نظرهای او متوجه شدم که در این کار، آماتور نیست.

فروم: باید بگویم که این اطلاعات به هیچ وجه مرا تحت تأثیر قرار نداد. اینکه بگوییم «چون به اپرا میرود»، پس به موسیقی علاقه زیادی دارد، برای من جای سئوال زیادی دارد، مخصوصاً که در فرانکفورت، به اپرا رفتن، یک جور ژست و تشخص طبقاتی است. این قضیه بسرای من چندان قانع کننده نیست. وقتی کسی به من می گوید که خیلی به موسیقی علاقه دارد، بلافاصله از او می پرسم، «لطفاً اسم قطعهای را که از همه بیشتر دوست داری به من بگو.» این یک سئوال صریح و روشن است و فقط وقتی که مخاطبم پاسخ صریح و روشنی به آن می دهد، می توانم بفهمم که چقدر موسیقی را می شناسد، اما اگر جواب بدهد، همن جور موسیقی ای را دوست دارم.» فوراً متوجه می شوم که یک جواب کلیشهای به من داده است و تصور خاصی از موسیقی ندارد.

از این گذشته همه ما می دانیم که اغلب مردم به چه دلایلی به دیدن موزه ها یا کنسرتهای موسیقی می روند. من تردید ندارم که عده بسیار کمی از این چیزها سر در می آورند، اما مردم روزگار ما نهایت سعی شان را می کنند که به شیوه آبرومندی وقت کشی کنند، مخصوصاً اگر جزو طبقات تحصیلکرده باشند. شما به دیدن هنرهای مدرن یا غیرمدرن یا به کنسرت می روید، ولی این ضرورتاً نشانه علاقه شما به هنر نیست، بلکه یک کار متداول است، به همین جهت باید دلیل قانع کننده تری از رفتن یه ایرا برای اثبات علاقمندی او به هنر بیاورید.

او فکر میکند که موزیک برایش مهم است، ولی من در مجموع نسبت به چنین اظهارنظرهایی از سوی او مشکوکم. آیا چون آموزش گیتار میبیند، به موسیقی علاقمند است؟ در بسیاری از موارد، این فقط

شیوهای برای وقتکشی است. من فکر نمیکنم که ایس کار ضرورتاً نشانه علاقه زیاد به موسیقی باشد. فرزندان چند نسل قبل از ما مجبور بودند پیانو زدن را یاد بگیرند و این ربطی به علاقه به موسیقی نداشت. من نمیدانم یاد گرفتن گیتار در حال حاضر، واقعاً چقدر رسم شده است.

گزارشگر: من فکر نمی کنم علت روی آوردن او به اپرا یا آموزش گیتار به این شکل بوده باشد، ولی در مجموع احساس می کردم با آن وضعیتی که او در زندگی دارد، وقتی تصمیم می گیرد آموزش گیتار ببیند، حتی اگر این کار جزئی هم باشد، همین که می خواهد بخشی از احساسات درونی خود را نشان بدهد، غنیمت است، درست مثل برگشتن او به اسب سواری که چندین بار در طول هفته، صبحها و همین طور آخر هفته این کار را انجام می دهد. اسب سواری او را سرگرم نگه می دارد و کاری است که به او لذت زیادی می دهد، مخصوصاً تجربهای است که با طبیعت سر و کار دارد و اولین عشق او هم بوده است.

فروم: او همیشه عاشق اسب سواری بوده که بسیار تجربه عمیق و دلپذیری است و همین نشان میدهد که او هنوز نمرده است، ولی ایس چیز زیادی نیست و نباید علاقه او به ایس قضیه را هم خیلی جدی گرفت. از آنجا که او در این باره حرفی نزده است، نشان میدهد که ایس موضوع برایش چندان اهمیتی ندارد و از انجام آن چندان هیجانزده نمی شود و آنقدرها هم شیفته این کار نیست، چون هر بار که برای روان کاوی می آید، یک ساعت درباره کتابهایی که خوانده، صحبت می کند، ولی در این مورد حرفی نمی زند.

برای من خیلی عجیب است که اغلب افراد درباره چیزهایی که من آنها را پیش پاافتاده می نامم حرف می زنند، ولی درباره مسائل مهم حرف یندارند. آنها ساعتها به شما می گویند که دوست پسر یا دوست دخترشان چه گفته و چه کرده و دهها بار یک حرف پیش پاافتاده را تکرار می کنند، ولی غالباً به هر چینزی که خارج از این فضای بسته بی معناست، علاقهای ندارند و می توانند ساعتها وقت خود را صرف بازگویی وقایع شخصی معمولی کنند.

در مورد کریستین باید این مسائل را مطرح کنیم: ایس زن روزگاری بسیار به تحصیل در رشته ادبیات علاقه داشت. والدینش برای او شغل خوبی پیدا کردند و حالا دیگر به نظر میرسد که او آن علاقه شدید را به ادبیات ندارد، بنابراین تنها چیزی که او واقعاً به آن علاقه داشت، در زندگی اش گم شد و حالا او به شیوهای زندگی میکند که واقعاً میشود به آن «زندگی بربرها» گفت. منظور من از به کار بردن اصطلاح «زندگی بربری» این است که زندگی او هیچ محتوایی ندارد و تبدیل به یک محدوده باریک و بیمعنی شده است، محدودهای که در آن فقط شغل او رابطه با پدر و مادرش و چند تلاش مذبوحانه برای خارج شدن از این محدوده که آن هم فقط بر مشکلاتش افزوده است، وجود دارد.

سئوال من این است که در چنین شرایطی چه کار می شود برای او کرد و چه نوع روان کاوی برای او اثر دارد و یا آیا اساساً اثری دارد؟ تا زمانی که او در زمینه کسب تجربه های دلپذیر و مفید و جالب، تا این حد فقیر و بینواست، چگونه می تواند برای خودش زندگی ای بسازد که تا این حد کسل کننده نباشد؟ او چگونه می تواند از شر وابستگی به پدر و مادرش رها شود؟ به نظر من این موضوع بسیار مهمی است که باید مطرح کنیم و به نظر من در کل جریان روان کاوی، اتفاقاً توجه بسیار

کمی به آن شده، چون اساساً مشکل به نظر نرسیده و یا مشکل بزرگی جلوه نکرده است.

زمانی که ما در دنیایی سرشار از فرهنگ و ممکنها و کتابها و تجربههای علمی بسیار زندگی میکنیم، ولی طرز زندگی کردنمان به گونهای است که انگار هیچ یک از اینها وجود ندارند و دنیایی خالی است که هیچ چیز در آن اهمیتی ندارد و هیچ چیزی جز رویدادها و امور شخصی و پیش پاافتاده در حیطه تجربه ما نمی آید، باید برگردیم و در نحوه تفکر و زندگی مان تجدید نظر جدی کنیم.

## رؤیای چهارم و برخی ملاحظات درباره این درمان

گزارشگر: رؤیای بعدی کریستین در جریان کار ما نمره پایینی می گیرد. این رؤیا حدود یک ماه بعد دیده شد. در آن زمان این اتفاقات روی دادند. بحث با پیتر درباره رابطه جدی تر و صمیمانه تر. حالا آنها هفتهای سه بار یکدیگر را می دیدند. پیتر بیش از حد لزوم به فرانکفورت سفر می کرد و بنابراین خود را در رابطهاش با کریستین صاحب حق می دید. سرانجام تصمیم گرفتند این موضوع را به پدر و مادر کریستین را بگویند. در اینجا بود که پیتر کم کم احساس کرد که واقعاً کریستین را دوست دارد و مشخصاً به او گفت که می توانند زندگی جدیدی را با هم شروع کنند، ولی او فقط موقعی می تواند این کار را بکند که بتواند به کارهایش سر و سامان بدهد. او احساس می کرد که کارش برایش بسیار مهم است و نمی خواهد این احساس در او به وجود بیاید که به خاطر کریستین ناچار شده کارش را ترک کند. کریستین گفت که او هم نمی خواهد چنین حسی را در او ایجاد کند.

کریستین احساس می کرد شاید با پدرش که گفته بود هرچه که پیش بیاید، در کنار دخترش خواهد ماند، قضیه بهنوعی با صلح و صفا پیش برود، برای همین به هامبورگ پرواز کرد و درباره این موضوع با پدر و مادرش صحبت کرد. والدینش بسیار خشمگین شدند و او را از حرفی که زده بود، حسابی پشیمان کردند. آنها تصورش را هم نمی کردند که دخترشان چنین کاری بکند.

فروم: اجازه بدهید در اینجا به نکتهای اشاره کنم. او در ایس مورد اشتباه بزرگی کرد، چون ابتدا باید به تنهایی با پدرش صحبت می کرد. بیان چنین موضوعی در حضور مادرش، یک جنگ از پیش شکست خورده بود.

گزارشگر: صبح روز بعد پدر کریستین با پیتر صحبت کرد و آن طوری که هر دویشان بعداً به کریستین گفتند، پیتر خیلی صریح حرفش را زده و گفته بود: «من عاشق کریستین هستم و میخواهم با او ازدواج کنم. ازدواج من، ازدواج موفقی نبوده و....» و به این ترتیب قصدش را بیان کرد. پدر و مادر کریستین با هم مشورت کردند و صبح روز بعد که یکشنبه بود، هر دو را خواستند تا با آنها صحبت کنند و گفتند: «ببینید! ما نمی توانیم با این قضیه کنار بیاییم. قضیه در سازمان به صورت یک افتضاح مطرح خواهد شد و آینده هر دوی شما کاملاً تباه می شود. با وضعیتی که پیش می آید، ما نمی دانیم در شرایط اجتماعیای که زندگی می کنیم، چگونه می شود در آنجا بمانید.»

پدر و مادر کریستین، با هم نظرشان را بیان کردند. معلوم بود که آنها کلاً با این ازدواج مخالفند. پدر کریستین با نهایت صراحت و در عین حال بی خیالی گفت که اگر پیتر به پیشنهاد او تن ندهد، اخراج خواهد شد. پیشنهادش این بود که آنها در یک سال بعد، با یکدیگر حتی

صحبت هم نکنند و هیچ تماسی نداشته باشند و اگر بعد از یک سال باز هم این علاقه همچنان قوی و محکم بر جا ماند، پیتر می تواند دو باره پیشنهادش را با خانواده کریستین مطرح کند.

برای کریستین این مسئله ابداً خندهدار نبود. یکشنبه شب بود که به فرانکفورت برگشت و صبح دوشنبه به ملاقات من آمد. او آن شب ایس خواب را دیده بود که از نظر او جدی ترین رؤیایی بود که تا آن روز دیده بود:

رؤیای ۴: من در اتاق گردهماییها هستم. روی صحنه همراه با دوازده زن و مرد دیگر ایستادهام. کسی به داخل جلسه می دود، انگار می خواهد رأی بگیرد. ما دوازده نفر محکوم به خیانت شده ایم، اما معلوم نیست چه جور خیانتی. ما محکوم شده ایم و مجازات ما مرگ به وسیله تزریق آمپول هوا توسط یک پزشک است. پدر و مادرم در جلسه هستند و سلیزا دختر من با آنهاست. هنری (یک دوست مهربان قدیمی که با خانواده آنها آشنا و نسبت به کریستین مهربان است) در آن جلسه نیست، ولی در اتاقی در نزدیکی آنجا که مثل اتاق مطبوعات است و دقیقاً در کنار تالار جلسه قرار دارد، نشسته است. تالار کهنه و قدیمی و چوبی است و او را کم و بیش به یاد یک کلیسا مراندازد.

ما خواهیم مرد. دستور کشتن ما صادر شده و من یکی از آخرین افرادی هستم که اعدام می شوم. اول مردها که ظاهراً نقش رهبری را دارند راه افتادند و پشت سرشان زنها. معلوم است که به ترتیب کشته خواهند شد. البته مین آخرین نفر نیستم، چون ظاهراً در رهبری دیگران نقش کوچکی داشتهام. تصویر ترتیب اعدام ما دوازده نفر را روی نمودار کشیدهاند. در کنار نام هر یک از ما یک نماد اسطورهای مصری که نشانه زندگی است، دیده می شود. البته این نمادها در این نمودار وارونه هستند، ولی بعد چهل و پنج درجه می چرخند. افراد هر یک پنج، چهار، سه یا دو نماد دارند. من فقط دو یا سه

نماد دارم.این طور به نظر می رسید که نمادهای من نزدیک به ته نمودار بودند. آن کسی که اول اعدام می شد، وضعیتش بهتر از بقیه ما بود که باید منتظر مى مانديم، چون ما بايد مردن بقيه را هم تماشا مى كرديم. در كنار صحنه اتاقى بود که دکتر در آنجا بود. یک نیمکت بزرگ شبیه به آنهایی کـه موقع گـرفتن خون روی آن قرار می گیریم، در آنجا بود، فقط تشک آن ضخیم تر بود. شبیه به نیمکتهای سبزی بود که توی بیمارستانها هست و شما روی آن مىخوابيد و خون مىدهيد، فقط مثل قبلى، ضخيم و پـر بـود. رنگـش سـبز یشمی بود. رنگ همه رؤیای من سبز و قهوهای و خاکستری هستند. فرآینــد اعدام به این شکل بود که اول دوتا آمپول بزرگ به هر کسی مسیزدند. اول یکی را میزدند، بعد مدتی صبر میکردند و دومی را میزدند و بالاخره آمیول سوم را که میزدند، انسان را میکشت. همه کسانی که در آن اتباق بودند، بسیار مهربان و مؤدب بودند و فوق العاده همدردی می کردند. پدر و مادر من هم مهربان، ولى بسيار مصمم بودند. آنها به من گفتند كه از ليزا مراقبت خواهند کرد. من هر چند دقیقه یک بار اتاق را تـرک مـیکـردم کـه دوسـتم، هنری را ببینم، ولی او نسبت به من سرد بود و بىرخلاف همیشه همدلی و همراهی نمی کرد و فقط پشت سر هم می گفت: «به تو که گفتم که این اتفاق خواهد افتاد.» و مرا طرد می کرد. من واقعاً به عشق و صمیمیت او نیاز داشتم، ولی او اعتنا نمی کرد. به من دوتا آمپول زدند و بعد من لیزا را گرفتم تــا بــرای آخرین بار چند قدمی با او راه بروم. ما در پیادهرویی در نزدیکی اداره مین، در خیابانی کثیف و تاریک راه رفتیم، لباس لیزا سراپا از تور سفید بـود و او را در یک کالسکه سفید و آبی آسمانی قشنگ گذاشته بودند. من به شدت احساس ترس و وحشت و رنج عميق ميكردم، ولي جالب اينجــا بــود كــه ابــدأ گريــه نمی کردم. من برگشتم و در آئینه به خودم نگاه کردم و دیدم که صورتم مثل گچ سفید است و انگار مردهام. از اطراف صدای فریاد و زمزمه مردم مسی آمد. آنها ایستاده بودند و با هم حرف میزدند. بالاخره نوبت برگشتن من رسید و دکتر داشت آمپول سوم را میزد که از خواب پریدم. هنگامی که کریستین در باره ایس رؤیا صحبت کرده اضطرابش فوق العاده زیاد شد. با رفتاری که پدر و مادرش با او کرده بودند و به هیچ وجه برای اینکه راهش را پیدا کند، کمکی به او نکرده بودند او احساس کرده بود بهتر است بمیرد. او در رؤیایش دیده بود که دارند او را محاکمه میکنند و پدر و مادرش هیچ کاری برای نجاتش انجام نمی دهند. او احساس می کرد که پزشک هم کمکش نمی کند، بلکه به او صدمه می زند و او هیچ چاره ای ندارد جز اینکه تسلیم مجازاتی بشود که والدینش و واقعیتهای زندگی اش برای او فراهم آورده اند. ما در باره واقعیت و ماهیت این رؤیا با هم صحبت کردیم، ولی او هنوز احساس در قفس بودن، اطاعت محض از پدر و مادر و در عین حال وحشت از انها را به شدت در خود دارد.

فروم: این رؤیا مثل داستانهای کافکا و بسیار هنری و عمیقاً تأثیرگذار طراحی و بیان شده است. او در اینجا موقعیت خود را بهقدری عمیق و دقیق می بیند که فقط نویسنده و شاعر بزرگی مثل کافکا می تواند آن را روی کاغذ بیاورد. کریستین نمی تواند اینها را بنویسد، ولی می تواند با دقت فوق العاده بالا و با احساسات قوی و زیبایی زیاد بیان کند. این رؤیا نیاز چندانی به تفسیر و تحلیل ندارد. این وضعیتی است که او احساس می کند. او یکسره شکست خورده و به آخر خط رسیده است. این در واقع نوعی واکنش نسبت به رفتار پدر و مادرش است. او اینک احساس می کند گم شده است و جایی را نمی شناسد که برود. این رؤیا نشان می دهد که او روانکاو خود را نیز در کنار پدر و مادرش قرار می در رویای و با دیدن نقشی که پزشک در رؤیای او بازی می کند، به وضوح می توان دریافت که نسبت به روانکاو

خود چه حسی دارد. او روانکاو را در برابر پدر و مادرش نمی بیند، بلکه او را کسی همردیف و همدست آنها می بیند. سئوال این است که آیا نمی شود با به عهده گرفتن نقشی فعال تر و همدلی و همراهی صریح تر با او، این احساس را علیه پدر و مادرش تعدیل کرد. در چنین شرایطی من تصویر کاملاً روشنی از پندر و منادر او را در ذهن خبود تنصویر می کنم. مادر کسی است که احساسات و عواطف انسانی ندارد و پدر، مردی ضعیف و تا آنجا که به روابط انسانی مربوط میشود، به دردنخـور است. واقعاً برای من بهت آور است که حس کردم آنها بهقدری این دختر را تحت فشار قرار دادهاند که او حتی جرئت نـدارد دیگــر ایــن فــشار را احساس كند. بگذاريد اين نكته را واضحتر مطرح كنم: هر مرحله از رشد آدمی، یک تحول و انقلاب اساسی است، یک تحول شخصی است. این تحول به معنای رها شدن از سیطره کسانی است که میخواهند انسان را اداره کنند. در این مرحله فرقی نمیکند که آنها بخواهند این سلطه را آشکارا به کار ببرند یا این کار را آرام و لطیف و ملایم انجام دهند، در هر حال آنها مانعی را بر سر راه آزادی طبیعی انسان ایجاد می کنند که رشد روانی او را مختل میسازد و بعدها باید رنج فراوان ببرد و درد زیادی بکشد و جرئت بیش از حد به خرج بدهد تا ایـن آزادی را به دست بیاورد. محور اصلی تمام این مشکلات این است که انسان جرئت كند يا تسليم شود و در صورت تسليم، دستكم ايـن شـهامت را داشته باشد که بفهمد دارد ترس خود را از دیگران پنهان میکند. پنهان كردن ترسها و جرئت نداشتنها، كارى است كه اغلب مردم انجام می دهند. آنها، هم به خود و هم به دیگران در باره اینکه تسلیم شرایط شدهاند، دروغ می گویند و همین اشتباه، مشکلات آنان را پیچیده تر

می کند. آنها به دیگران اجازه می دهند که اداره شان کنند، اما راهها و ابزارهایی را پیدا می کنند تا این موضوع را پنهان کنند.

در اینجا مسئله طرفداری کردن پیش می آید. در ایس سئوال که به سئوال بسیار جالبتری که همان داوریهای ارزشی باشد، منجر می شود، هیچ نوع بی طرفی وجود ندارد. فروید و شاید بسیاری از افراد خواهند گفت که این، نوعی داوری ارزشی در باره پدر و مادرهاست. آیا اگر پزشک تشخیص بدهد که کسی سرطان دارد، درباره او داوری ارزشی کرده است؟ اگر بگوییم که بیمار در اثر این بیماری خواهد مرد، داوری ارزشی کرده ایم؟ اگر بگوییم که کسی با گرفتن یک رژیم جنون آمیز یا ارزشی کرده ایم و را بیمار می کنند، خواهد مرد، داوری ارزشی کرده ایم خیر! این داوری ارزشی نیست. این بیان واقعیتها و بیان علت و معلول هاست که در تعابیر روان شناختی هم درست به اندازه تعاریف فیزیکی معی توان آن را اثبات فیزیکی معی توان آن را اثبات کرد، اما در عرصه مسائل روانی به سادگی قابل اثبات نیست و فقط کرد، اما در عرصه مسائل روانی به سادگی قابل اثبات نیست و فقط منگامی می توان آن را اثبات کرد که عمر کسی به سر آمده باشد. اغلب می خواهند این حقایق را بدانند.

سئوال این است: روان کاو چه کار می تواند بکند تا این فرآیند تحول، این رهایی از سلطه دیگران در بیمارش اتفاق بیفتد؟ چه کمک مؤثری از دستش برمی آید؟ چگونه می تواند بر این فرآیند تأثیر بگذارد؟ به اعتقاد من این مسئله کار کرد بسیار مهم همه آموزشها و درمانهاست. من آموزش را هم اضافه می کنم، هر چند اساساً آموزش، داستان متفاوتی است. آموزش یک نهاد اجتماعی است و واقعاً هدفش این نیست که به افراد کمک کند که خود را آزاد کنند و مستقل شوند. آزادی انسانها هدف هیچ نوع نهادی که توسط جامعه پشتیبانی می شود، نیست، به

همین دلیل است که آموزش و تحصیلات، در مجموع کمک چندانی به رشد و پیشرفت روانی فرد نمی کند. در روان کاوی، قضیه کمی فرق می کند، چون روان کاو این آزادی را دارد که خودش باشد و نسبتاً انسان مستقلی است.

این یک مشکل عمومی است که من در اینجا فقط به اشارهای از آن می گذرم. این دختر (کریستین) هنوز در مرحلهای است که جهان دیگری را نمی بیند، در جایی است که چیز دیگری را جز اینکه شکست خورده است، نمی بیند. سوای اینکه ایس پدر و مادر با ایجاد ایس شرایط جنون آمیز، چه منظوری داشته اند، ایس نکته هم برایم جالب است و کنجکاوی مرا سخت برمی انگیزد که بفهمم اساساً مغز اینها چگونه کار می کند. این دو چگونه توانسته اند تا این حد از دیدن یک دیگر اجتناب کنند و در عین حال عمری را زیر یک سقف با یکدیگر سپری کنند؟ و چگونه جوان ترها می توانند به چنین رابطه احمقانه ای احترام بگذارند؟ و وقتی پیتر این جریان را شنید و شرایط زندگی آنها را درک کرد، چه واکنشی نشان داد؟

گزارشگر: واکنش پیتر، نارضایتی و اندوه فوقالعاده شدید بود. او یک ماه دیگر هم به ملاقاتهایش با کریستین ادامه داد و به شکل مخفیانه، او را در فرانکفورت دید، اما بعد، از این کار دست برداشت و گفت: «این تنها کاری است که ما می توانیم بکنیم.»

فروم: کاملاً مشخص و آشکار است که رفتار این پدر و مادر تا چه حد مخرب بوده و واکنش کریستین به این تنصمیم پیتسر که بسرای نگه داشتن شغلش، او را رها کرد، تا چه حد مأیوس کننده و دردناک بسوده است، چون پیتر می توانست شغل دیگری در جای دیگری پیدا کند، اما

واضح است که نمیخواست شغل بالا و حقوق زیادش را از دست بدهد.

گزارشگر: هنگامی که پیتر تصمیم گرفت به خواسته پدر کریستین تسلیم شود، کریستین در ابتدا بسیار آزرده شد. وقتی از او پرسیدم منظورش از «آزردگی» چیست، گفت «ناراحت شدن» و وقتی معنی «ناراحت شدن» را از او پرسیدم، سرانجام به هر زحمتی بود گفت که منظورش این است که از دست پیتر بهشدت عصبانی است. اگر او مرد شجاعی بود و می توانست توانایی های خود را اثبات کند، حتماً کار دیگری می کرد. ولی من حدس می زنم هر چند که او عصبانی و مایوس بود، اما عصبانیتش به خاطر این نبود که با سرنوشت او بازی شده است. او احساس می کرد شایسته چنین برخوردهایی هست.

فروم: معلوم است که بار دیگر خودش را لایق این وضعیت میداند، چون اگر با کسی صحبت کرده بود، متوجه می شد که راهکار مناسب این بود که ابتدا دل پدر را که نسبت به او حالت پذیرش و عاطفه بیشتری داشت، به دست آورد و بعد که در این میدان، پیروز شد، به او می گفت: «پدر! من در مقابل مادر، به کمک شما نیاز دارم.» ممکن بود پدر باز هم کمکی به او نمی کرد، ولی دست کم با مادرش جبهه واحدی را تشکیل نمی داد و دو نفری، آن واکنش سرد و خشن را نشان نمی دادند؛ بنابراین کریستین نهایت سعی خود را نکرده بود.

او به هنگام پر کردن تقاضانامه برای ثبتنام در مدرسه ادبیات هم واقعاً جرئت نکرده بود کاری را که دوست داشت، انجام بدهد. او با آنکه به اندازه کافی هوش و استعداد داشت که به شیوه بهتری عمل کند، باز هم این شیوههای بیاثر را در پیش گرفته بود. او پدرش را خیلی خوب میشناخت. البته همه اینها بهنوعی به عزّت نفس پائین کریستین

مربوط می شد. پیتر مردی بود که تظاهر کرد کریستین را عاشقانه دوست دارد و بعد، همان طور که انتظار می رفت، هنگامی که مسئله رئیس سازمان شدن پیش آمد، کاملاً معلوم شد که این موضوع برای او بسیار مهم تر از برخورداری از یک عشق بزرگ است.

اگر بخواهیم بر اساس آمار صحبت کنیم، به نظر من اغلب آدمها ایس روزها به همین شکل عمل می کنند، اما این برای کریستین تجربه بسیار بدی است، چون این اولین رابطهای است که او به شدت با آن درگیر شده و عشق او نسبت به پیتر، احساسی است که هرگز در زندگی او سابقه نداشته است و به همین دلیل هم کار او را به روان کاوی کشیده است.

سئوال حضار: شاید مسئولیت این انتخاب به گردن خود او بوده، چون او از اول میدانست که این رابطه راه به جایی نمیبرد. به عبارت دیگر، او از همان اول میدانست که شکست خواهد خورد. شاید او واقعاً نمی تواند با شرایطی که در آن آیندهای وجود داشته باشد، کنار بیاید.

فروم: نه نمی تواند. این هم یکی از بخشهای آن تصویر کلی است که انحراف از مسیر را نشان می دهد، درست مشل مرغی که دائماً این طرف و آن طرف می دود و نمی داند کجا برود و چه کار کند. به همین دلیل کریستین کارهایی از این قبیل را انجام می دهد که به طرف پدر و مادرش بدود و بگوید که شغل جدیدتر و بهتری پیدا کرده است. او به مادرش زنگ می زند و هر کاری را به او خبر می دهد. احمقانه به نظر می رسد؟ بله، ولی کریستین احمیق نیست، او فقط کار بهتری را بلد نیست. خانه تنها جایی است که او در آن احساس می کند بالاخره نیست. خانه تنها جایی است که او در آن احساس می کند بالاخره و کسی» است. بقیه دنیا از نظر او یک بیابان برهوت است و پدر و

مادرش تنها واحههای این بیابان هستند. او می داند که اگر از ایس واحه بیرون برود، از تشنگی خواهد مرد. او کسی را ندارد که کمکش کند، نقشهای ندارد، قطبنمایی ندارد، هیچ چیز ندارد و ایس دقیقاً همان احساسی است که او دارد. با درک چنین وضعیتی، چطور توقع دارید که او جور دیگری عمل کند؟

سئوال حضار: اگر اساساً میشد به او کمک کرد، شما چگونه به او کمک میکردید که دوباره انرژیهای خود را به دست بیاورد و علیه شرایط دردناکش طغیان کند؟

فروم: من به هر شکل ممکن و قویاً تشویقش می کردم که طغیان کند. البته انسان دقیقاً نمی داند وقتی دیگران را به طغیان تشویق می کند، بعد از آن چه اتفاقی روی می دهد، ولی در هر حال این اولین اقدام می بود، چون می دانم اگر او این کار را نکند، هرگز حالش خوب نمی شود و نمی تواند زندگی شادی داشته باشد. او مثل کسی است که در شرایط بعد از هیپنوتیزم قرار دارد و باید هر کاری را که به او می گویند انجام بدهد.

سئوال حضار: آیا امکان دارد که انگیزه واقعی ایجاد ارتباط با پیتر، در واقع نوعی تمایل ناخودآگاهانه برای طغیان علیه پدر ومادرش بوده باشد؟

فروم: بله، ولی اینها طغیانهای بی فایده و غیرمؤثری هستند که جز شکستهای جدید، نتیجهای برایش به بار نیاوردند. شما شبیه به این جور آدمها را بارها و بارها در زندگی تان دیده اید. اینها کسانی هستند که دلشان می خواهد طغیان کنند، اما طوری طغیان می کنند که حتماً شکست بخورند. آنها با یک حقه بازی زیرکانه به خودشان اثبات می کنند که: «دیدی طغیان فایده ندارد.» برای مثال، یک پسر، صحنه بزرگی را در مقابل پدرش ایجاد می کند، سر او داد می زند، او را متهم می کند و خلاصه هر جور دیوانه بازی را درمی آورد. روز بعد می آید و عذر خواهی خلاصه هر جور دیوانه بازی را درمی آورد. روز بعد می آید و عذر خواهی

می کند. البته باید هم این کار را بکند، چون بسیار کودکانه و غیرمنطقی رفتار کرده است. اگر او خیلی واضح و صریح به پدرش گفته بود که چه فکری توی کلهاش هست، ممکن بود پیروز شود، اما با این نحوه برخورد، پدرش را عصبانی کرد و او را در موضع بالاتر قرار داد. این کاری است که این پسر همیشه می کند.

بنابراین، قبل از اینکه کریستین به طور جدی درگیر رابطه با پیتر شود، در جلسات درمانی صراحتاً به او میگفتم که این کار او در واقع نوعی طغیان بیفایده و غلط علیه پدر و مادرش است و برایش توضیح میدادم که پیتر دقیقاً چه نقشهای دارد و سرانجام این رابطه به کجا خواهد انجامید، چون پیتر اساساً مردی است که کارش برایش بسیار اهمیت دارد و نه فقط کاری برای کسب درآمد کافی برای اداره زندگی، بلکه کاری در ردههای بالا و موفقیت زیاد و این برایش از هر چیزی دردنیا مهمتر است.

من از عبارات ساده استفاده می کنم، چون می خواهم در این جلسه و به بهانه این پرونده، نظرات خودم را هم در باره درمان بیان کنم. من اگر بخواهم به شیوه های درمانی خودم در گذشته نگاهی بیندازم، اغلب شرمنده می شوم، چون مثلاً در پنج سال پیش به هنگام درمان بیمارانم اشتباهات زیادی را مرتکب می شدم که الان متوجه آنها شده ام روان کاوی فرآیند فوق العاده پیچیده ای است و من می دانم که به استناد این یادداشتهای کوتاه، حتی نیمی از داستان را هم نمی شود فهمید، چون خیلی چیزهای ضروری از قلم می افتند. بنابراین آنچه گفتم، عمدتاً واکنشی نسبت به پرونده موجود نیست، بلکه از این «متن» استفاده کردم تا نظرات خودم را درباره روان کاوی و درمان بگویم. من واقعاً زیاد در باره این پرونده صحبت نکردم و فقط از آن برای بیان بعضی از نظراتم استفاده کردم. قصدی هم بیشتر از این نداشتم.

# شیوههای خاص برای معالجه روانرنجوران شخصیتی مدرن

[ویژگی روان رنجوران شخصیتی مدرن این است که آنها از دست خودشان زجر می کشند. برای معالجه این بیماران، غیر از شیوههای روان کاوی کلاسیک، باید اقدامات اضافی هم انجام داد. آخرین فصل این کتاب، بر این شیوه ها متمرکز شده است.]

#### تغییر رفتار یک فرد

قبل از هر چیز معتقدم فقط نباید روانکاوی کرد و از خود، آگاه شد، بلکه باید کردار فرد را تغییر داد. اگر انسان فقط از خودش آگاه شود، بی آنکه قدمی در جهت اجرای آن آگاهی بردارد، همه آگاهیهای او بی ثمر خواهند ماند. انسان ممکن است سالها خودکاوی کند و همه چیز را درباره خودش بداند، ولی اگر همه این دانستهها دست نخورده

باقی بمانند و با تغییر رویه در زندگی همراه نباشند، کوچکترین فایدهای ندارند. این تغییرات ممکن است اندک باشند، ولی انسان نمی تواند بر اساس آنچه که فیلسوفان چپگرا می گویند که: «وقتی انقلاب می آید، ما آدمهای بهتری خواهیم داشت»، پیش برود. مارکس این حرف را میزد، ولی به نظر من تغییراتی که قبل از انقلابها در افراد پدید می آیند غالباً واکنشی و مقطعی است و پس از چندی به وضعیت اول و گاه بدتر از آن برمی گردد. تغییرات یک شبه در افراد و آدم شدن ناگهانی و اظهارنظرهائی از این دست، به نظر من کاملاً چرند هستند، پون پس از آنکه انقلابی روی می دهد و هیچ کسی تغییری نکرده است، انقسلاب درست همان مصائبی را تکرار می کند که قبلاً اتفاق می افتادند، چرا؟ چون انقلابها معمولاً توسط مردانی به راه می افتند که هیچ نگرشی در باره اینکه یک زندگی انسانی بهتر چه جور چیزی است، هیچ نگرشی در باره اینکه یک زندگی انسانی بهتر چه جور چیزی است، ندارند.

تغییراتی که در وجود انسان روی میدهند، بسیار دقیق و ظریف هستند. انسان نمی تواند تغییرات پایدار را به شکل ناگهان در خود به وجود آورد، اما بیش از حد هم نباید احتیاط کند. به نظر من در فرآیند روانکاوی، این نکته بسیار مهم است که دائماً این اندیشه را در ذهن داشته باشیم که یک فرد چگونه به خودش انگیزه میدهد و از طریق این انگیزه ها و تجربه احساسات، به کشفهای جدید دست پیدا می کند. پیوسته باید دنبال این تجربهها بود و مخصوصاً به مقاومتی که فرد برای برداشتن گام بعدی و رفتار متفاوت از خود نشان میدهد، دقت کرد. با وجود این و با تمام تجربههای ذهنیای که ممکن است فرد داشته باشد، باز هم تا حدودی در شرایطی غیرواقعی باقی میماند و این تغییرات کاملاً بستگی به شرایط دارند. روانکاوی این خطر بزرگ را دارد که همه

چیز تحت تاثیر آن قرار بگیرد و افراد باور کنند که فقط وقتی روانکاوی تمام شد، آنها تغییر خواهند کرد. من معتقدم که فرد باید قبل از روانکاوی، فرآیند تغییر را شروع کند و سئوال او باید این باشد که چه تغییراتی ضرورت دارند، سرعت تداوم آنها باید چگونه باشد، کیفیت این تغییرات چیست و آیا تغییرات، غیرواقعی و فراتر از توانایی فردی نیستند که باید آنها را انجام بدهد؟ این مسئله بسیار جدی و دشواری است.

#### رشد علاقه و توجه به دنیا

دومین نکته این است که جلوی توجه بیش از حمد فرد نسبت به خودش را بگیریم. روانکاوی خطر بزرگ دیگری هم دارد. آدمهایی که فقط به خود توجه و علاقه دارند، با روان کاوی، عرصه فوقالعاده مساعدی برای تمرین خودشیفتگی پیدا میکنند. برای اینها هیچ چیزی در دنیا مهمتر از مسائل خودشان نیست. به زنی که در این پرونده مطالعه كرديم [كريستين] نگاه كنيد: چه چيزى توجه او را جلب ميكنـد؟ واقعـأ هیچ چیز جز رنجهای خودش، شوهر خودش، والدین خودش و فرزند خودش. ولى او زنى است كه تحصيل كرده، اهل مطالعه است و در دورانی زندگی میکند که ثروتی از فرهنگ بیشری، از جمله کتاب، موسیقی، هنر و ... در دسترس اوست. شما را به خدا ببینید چقدر کتاب زیبا و باارزش نوشته شده که می توان مطالعه کرد، چقدر آثبار موسیقی زیبا هست که می شود به آنها گوش داد و چه عناصری فرهنگی ارزشمند و دلپذیری هستند که میشود آنها را انتخاب کرد و اگر هیچ یک از ایـن كارها را هم نتوانيد بكنيد، مى توانيد دستكم مى توانيد قدم بزنيد و بــه مسافرت بروید و حالا در میان این همه کارهای جالبی که میشود در

این دنیا کرد، یک نفر بنشیند دائماً به چیزی جز مشکلات خودش فکر نکند.

اگر انسان فقط متوجه مسائل خودش باشد، حالش خوب نمی شود و از آن مهم تر اینکه هیچ وقت انسان کاملی نمی شود. اگر انسان فقط به خود توجه کند، هرگز با روشی شادمانه، مستقل و محکم، راه زندگی را طی نمی کند. هر انسانی باید محکم روی پاهای خودش بایستد، ولی زمینی که روی آن می ایستیم، نباید پر از میخ و سوزن باشد، چون بر اساس تفکرات قرون وسطایی، فقط فرشته ها می توانند روی چنین زمینی راه بروند. اگر این زمین، مسطح و غنی باشد و انسان به دنیای پیرامون خود با شیوه ای مولد و سرشار از علاقه، توجه و با آن ارتباط برقرار کند، آن وقت می تواند محکم روی پاهای خود بایستد و زندگی کند.

برای آنچه که توصیف کردم «توجه داشتن» و «علاقمند بودن» واژههای ضعیفی هستند. در زبان انگلیسی، کلمهای را نمی شناسم تا ایس نوع ارتباطی را که توصیف می کنم، بتوان به وسیله آن بیان کرد. فعل «علاقمند بودن» را انتخاب کردم، چون یک وقتی در زبان انگلیسی به معنای حضور داشتن در جایی یا در ذهن کسی بودن، بود، ولی امروز معنای دیگری پیدا کرده و بیشتر معنایی خلاف حضور در جایی غیر از خود را می دهد. این روزها وقتی کسی می گوید، «من به ایس موضوع علاقه دارم،» در واقع می خواهد بگوید که این موضوع مرا کسل می کند. وقتی کسی می گوید، «من به این موضوع که این موضوع مرا کسل می کند. که این کتاب یا این عقیده، «صنار برای من ارزش ندارد.» این روزها ایس راه مؤدبانه اظهار بیزاری کردن است!

باید این خطر را که فرد فقط روی مسائل خود متمرکز می شود و از جهان، جهان می برد و به عبارت دیگر ارتباط مفید و مؤثر خود را با جهان،

مردم، طبیعت، آرا و عقاید و ... از دست می دهد، به وسیله روان کاوی یا غیر آن، از بین برد.

چگونه می شود زندگی را غنی و سرشار کرد؟ همه بدبختی هایی که بر سر بسیاری از مردم می آید تا حد زیادی به این مسئله مربوط نمی شود که آنها بیمار هستند، بلکه علّت این بدبختی ها، جدایی از هر چیزی است که زندگی را جالب میکند و به آن شور و هیجان و زیبایی مى بخشد. آدمها اين روزها كارى ندارند جز اينكه بنشينند و دائماً درباره مسائل و مشكلات خودشان، درباره گناهان خودشان، درباره اشتباهات خودشان، درباره علائم بیماری هایشان و خدا می داند چه چیز های دیگری غر بزنند و گلایه کنند، در حالی که به شکلهای گوناگون مى توان از زندگى لذت برد. آنها هميشه مى گويند: «ولى من افسرده تر از آن هستم که بتوانم این کار را انجام بدهم.» بله، این حرف تا حدود زیادی درست است، اما همه پاسخ نیست. این جور آدمها حتی تالاش هم نکردهاند و یا می توان گفت تلاش کافی نکردهاند تا به زندگی خبود غنا و زیبایی ببخشند، چون فکر میکنیم بهترین راه معالجه انسان این است که صد در صد روی مشکلات خود متمرکز شود، ولی این بهترین راه نیست، بدترین راه است.

تمرکز روی مسائل و مشکلات فردی باید همراه باشد با گستردگی روزافزون و توجه زیاد و مؤثر بر روی خود زندگی. این توجه می تواند به سوی هنر و بسیاری از موضوعات دیگر باشد، اما من فکر می کنم باید آرا و عقاید باارزش دیگران را نیز در بر بگیرد. البته منظور من از این حرف، تمرکز محض بر مشغولیات روشنفکرانه نیست. این نکتهای است که من در مورد آن با الکساندر ساترنیل اهل سامرهیل موافق نیستم. او

<sup>1.</sup> Alexander Sutherland Neil

Summerhill

تأکید بسیار اندکی بر شکل گیری ذهن دارد و بیشتر به تقویت ذهن و غنا بخشیدن به آن فکر میکند. سئوال صریح من این است:

«یک انسان چه میخواند؟» جواب من این است. او باید شروع به خواندن کند و کتابهای مفید بخواند و آنها را جـدی هـم بخوانـد. مـن فکر میکنم این روزها افراد چیزهایی را میخوانند که تـلاش چنـدان زیادی برای فهمیدنشان لازم نیست، خلاصه و ساده هستند و بـه آنها لذت آني مي دهند و البته همه اينها توهمات هستند. هيچ چيز ارزشمندي را بدون تلاش و حتی بدون فداکاری و نظم نمی تـوان آموخـت و هـیچ کار با ارزشی را هم بدون سعی و کوشش و ایشار نمی توان انجام داد. حرفهایی از قبیل آموزش موسیقی یا هر چیز دیگری در هشت جلسه درس آسان، فقط راهی برای بیرون کشیدن پول مردم از جیبهایشان است. این نوع ادعاها به کلی مزخرف و بی پایه هستند، اما متأسفانه این روحیهای است که بر اغلب جوامع وانسانها حاکم شده است و بهرغم آنکه کتابهای بسیار فراوانی منتشر میشوند، تعداد کتابهای جدی و ارزشمند، کتابهایی که حقیقتاً روی انسان تـأثیر بگذارنـد و تغییـری در زندگی او ایجاد کنند، حقیقتاً بسیار کم است، بنابراین غیر از سئوال چگونه باید کتاب خواند، باید این سئوال را هم مطرح کرد که چه چيزهايي را بايد خواند.

در مورد مطالعه، اولین نکته این است که فرد بخواهد اعتقادات خود را شکل بدهد، برای خود ارزشهایی را معین کند و بداند که میخواهد در زندگی از چه مسیرهایی حرکت کند. اگر این کار را نکند، دائماً باید دست و پای بیهوده بزند. اینکه میگویند انسان باید همه چیز را بخواند و تمام تجربههای بشری را در خود جمع کند تا بتواند چیزی را کشف کند، به نظرم تفکر احمقانه و از سر غفلتی است، چون ترکیب کردن

همه تفکرات، شدنی نیست و کسی که این حرف را میزند، در اندیشه خود جدی نیست و به دنبال کشفهای جدید، موضوعات جدید و هیجانات جدید نمی گردد، به همین دلیل است که اغلب انسانها تجربه قوی و عمیق هیجان ناشی از کشف و دیدن چیزهای تازه و یا جستجو برای پیدا کردن دنیاهای جدید را تجربه نمیکنند. به اعتقاد من اگر انسان سرانجام به مفهومی از زندگی، هدایت، ارزشها و باورها و اعتقاداتی نرسد که دیگران به اجبار در ذهن او جای ندادهاند و نتیجه تجربههای شخصی بر مبنای تفکر و مطالعه و بررسی مولد، فعال و نقادانه آرای تمام کسانی است که در هدایت اندیشه بشر نقش داشتهاند، نمی تواند انتظار داشته باشد که به احساس آرامش، امنیت خاطر و دستیابی به محوری که بتواند بر آن تکیه کند، دست یابد.

این حرف من امروزه مقبولیت چندانی ندارد و به عبارتی مد نیست، چون اغلب افراد، آن را نوعی جزماندیشی (دگماتیسم) میدانند و هزاران بهانه میآورند که خودشان میخواهند همه چیز را تجربه کنند و این نوع تفکرات، مستبدانه است. به نظر من خودداری از آموختن از تجربههای ارزشمندی که نژاد بشر داشته، نوعی تفکر بدوی و بربری است. اینکه انسان تصور کند همه چیز همان است که او میفهمد و اعتقاد دارد، تفکر احمقانهای است. انسانی که به نام استقلال، به نام رد کردن استبداد، خود را از تغذیه با بهترین خوراکهای ذهنی و تحت تأثیر افکار درخشان قرارگرفتن و توسط سرچشمههای ارزشمند سیراب شدن بی نیاز می داند و معتقد است که بهترینها را در اختیار دارد، خود را از آنچه که دانش بشری برای رشد و پیشرفت در اختیار او قرار داده است، محروم کند. بشری برای رشد و پیشرفت در اختیار او قرار داده است، محروم کند. انسان ممکن است گیاهخوار باشد و گوشت نخورد و صدمه چندانی نبیند، ولی اگر در مورد خوراکیهای فکری وروحی و روانی گیاهخواری

کند و از تغذیه با اغلب غذاهایی که در اختیار دارد، خودداری نماید، ذهنش تا حد زیادی خشک میشود.

# بیاموزیم که ذهن نقّاد داشته باشیم

نکته ضروری دیگری که جزو اعتقادات پابرجای من است، این است که بیاموزیم ذهن نقّادی داشته باشیم، چون این تنها اسلحه کارآمد برای دفاع از خود در برابر خطرات زندگی است. اگر انسان ذهن نقّاد نداشته باشد، تحت تأثیر تمام عقاید، پیشنهادات، اشتباهات و دروغهایی که در تمام دنیا پراکنده است، قرار میگیرد و این مسئلهای است که من درست از روز اولی که خود را شناختهام تا به امروز، در برابر آن موضع گیری قاطع داشتهام. انسان نمی تواند آزاد باشد، نمی تواند خودش باشد، نمی تواند بر پایه اصول و اعتقادات خود زندگی و حرکت کند، مگر آنکه ذهن نقّاد \_ و از شما چه پنهان حتی تا حدی \_ شکاک داشته باشد.

تفکر نقادانه داشتن یعنی مثل کودکان به دنبال آگاهی بودن، کودکان بسیار بیشتر از بزرگسالان فکر می کنند و دنبال پاسخ بسرای «چسرا»های خود هستند. هنگامی که کودکی می بیند مادرش با دیدن خانم ایکس می گوید: «اوه! چقدر از دیدن شما خوشوقتم»، ولی وقتی او می رود، نفس راحتی می کشد و می گوید: «خدا را شکر که رفت»، ایس تفاوت برخورد در ذهن او سئوالی جدی را مطرح می سازد و اگر به اندازه کافی جرئت داشته باشد، این سئوال را از مادرش می پرسد. اگر هم جرئت نداشته باشد، این سئوال همچنان بی پاسخ در ذهن او باقی می ماند، هر چند به تدریج و گام به گام، تفکر نقادانه در او کاهش پیدا می کند. او فکر می کند آیا مادرش دروغ می گوید؟ عصبانی است؟ غمگین است؟ و می کند آیا مادرش دروغ می گوید؟ عصبانی است؟ غمگین است؟ و

وقتی مادر به او میگوید: «تو از ایس چیزها سر در نمی آوری»، تفکر نقادانه او به تدریج متزلزل می شود تا وقتی که دیگر از هیچ چیزی انتقاد نمی کند.

تفکر نقادانه، ویژگی شاخص و بسیار مهم یک انسان است. اگر قرار باشد انسان همان کاری را بکند که به او القا می شود و همان حرفی را برند که دیگران می زنند و همان گونه بیندیشد که اکثر مردم می اندیسشد، چنین رفتار و اندیشه و کردار مقلدانه ای کاری است که شمپانزه بسیار بهتر از انسان انجام می دهد. در واقع حیوانات از نظر هوش مهارتی، توانایی عجیبی دارند. در آزمایشها، شمپانزه ها توانستند معماهایی را حل کنند که نه تنها من، عده زیاد دیگری هم نتوانستند حل کنند، چون بسیار بیچیده بودند. من از یک منظر کاملاً بیولوژیک می گویم که انسان هر اندازه به واقعیت نزدیک تر شود، بهتر می تواند زندگی کند و توانایی او برای بیشتری دارد. هر چه فاصله انسان از واقعیت بیشتر شود، توانایی او برای زندگی مفید تر و بهتر، کمتر و توهمات او بیشتر می شود.

مارکس حرفی زده که می تواند شعار روان کاوها قرار بگیرد: «اگر بنا به شرایط، تسلیم توهمات شویم، همیشه گرفتار شرایطی خواهیم بود که به توهمات نیاز دارد.» این بدان معناست که وقتی کسی سعی می کند با توهمات، شرایط را برای خود قابل تحمل کند به خاطر آن توهمات است که می تواند زنده بماند و ادامه بدهد.

تفکر نقادانه، یک سرگرمی نیست، بلکه یک وظیفه است. تفکر نقادانه چیزی نیست که شما به عنوان یک فیلسوف به کار میبرید و به خاطر آن فیلسوف می شوید و وقتی در خانه هستید، دیگر به آن کاری ندارید و کنارش می گذارید. تفکر نقادانه، یک کیفیت، یک وظیفه و

۱. ک. مارکس. مگا ۱، صص. ۸-۶۰۷.

نوعی رویکرد نسبت به جهان و نسبت به هر چیزی است که به هیچ وجه معنای دشمنی یا منفی گرایی یا پوچ گرایی و امثالهم نمی دهد، بلکه برعکس، تفکر نقادانه در خدمت زندگی و در خدمت برداشتن موانع فلج کننده از سر راه زندگی فردی و اجتماعی ماست.

اگر کسی بخواهد در دنیایی زندگی کند که تفکر نقادانه در آن تشویق نمی شود، باید دل و جرثت داشته باشد، ولی چندان هم نباید شجاعت داشتن در این باره را دست بالا گرفت. من در اینجا از حرف زدن نقادانه یا عمل کردن نقادانه حرف نمیزنیم. تفکر نقادانیه حتی در یک حکومت مستبد هم برای انسان مقدور است. اگر انسان نخواهد جانش را به خطر بیندازد، منتقدانه سخن نمی گوید، اما همچنان به تفکر نقادانه ادامه می دهد. چنین فردی بسیار شادتر و آزادتر از کسی است که در زندان نظام فکری خود گرفتار شده و خودش را باور ندارد. می تـوان ده ما جلد کتاب در باره ارتباط تفکر نقادانه و بهداشت روانی و روانرنجوری و سعادت نوشت. اگر فلاسفه بهطور کلی درباره شخص و شخصیت بیشتر حرف میزدند و من می توانستم در ارجاعاتی که می دهم، بیشتر به آرای فلاسفه اشاره کنم و بگویم که فلسفه چه تأثیر عظیمی بر زندگی من گذاشته است، آن وقت معلوم می شد که تفکر نقادانه چه نقش مهمی در زندگی انسان دارد. شما سر و کارتــان چــه بــا سقراط باشد چه با كانت و چه با اسپينوزا، درخواهيد يافت كه نكته مهم در تفكر آنها، تفكر نقادانه است.

## شناخت خود و آگاهی از ضمیر ناخودآگاه خویشتن

میخواهم به سه نکته مهم دیگر اشاره کنم که باید آنها را به شیوههای روان درمانی کلاسیک افزود تا بتوانیم روان رنجوری های شخصیتی مدرن را معالجه کنیم. شیوه اول شناخت خود و آگاهی از ضمیر ناخود آگاه خویشتن است. وقتی از این کلمات فقط از جنبه محض روشنفکرانه استفاده می کنیم، به خودی خود معنای واضحی ندارند. این روزها آگاهی داشتن از خویشتن و ضمیر خود آگاه و ناخود آگاه به صورت شعار درآمده و خیلی ساده به نظر می رسند. حتی ناخود آگاه به مورت شعار درآمده و خیلی ساده به نظر می رسند. حتی نود استفاده می کنند و در نتیجه، این لغات تبدیل به مفاهیمی صرفاً نظری شده اند.

اگر کسی واقعاً درباره این کلمات فکر کند و یا درباره شان حرف بزند، همه اینها روشن و واضح خواهند شد. همین وضعیت هنگامی پیش می آید که شما یک نقاشی را تماشا می کنید. نقاشی رامبراند از در نظر بگیرید به این دلیل به رامبراند اشاره می کنم، چون یکی از تابلوهای او را ده محبوب ترین نقاشان من است می شود حتی یکی از تابلوهای او را ده ها بار دید و باز هم لذت برد، چون همیشه نکتهای جدید و تازه در آن پیدا می شود. نقاشی های او شما را زنده می کند و شما هم نقاشی های او را برای خودتان زنده می کنید. ولی شما می توانید از کنار نقاشی او بگذرید و بگویید، «آه! رامبراند. مردی با کلاهخود» و بعد به سراغ نقاشی بعدی بروید. خب! شما آن تابلو را دیده اید، اما در واقع، هرگز آن را ندیده اید.

همین مسئله هم در مورد روابط شخصی مصداق دارد. چه کسی واقعاً فرد دیگری را میبیند؟ تقریباً هیچ کس. ماها همگی از اینکه سطح دیگران را ببینیم و سطح خود را به دیگران نشان بدهیم، راضی هستیم، به همین دلیل است که روابط ما این قدر پوچ و پیش پاافتاده هستند و در حالی که دائماً به یکدیگر لبخند میزنیم و لبخند میزنیم و لبخند میزنیم، ذرهای صمیمیت و دوستی در روابط ما وجود ندارد.

پرسش بعدی این است: شناختن خویشتن یعنی چه؟ شناخت خود فقط این نیست که بدانیم داریم چه می کنیم، بلکه آگاهی از اینکه ضمیر ناخودآگاه چیست و چه چیزهایی را نمی دانیم، در شناخت خویشتن، بسیار مهم است. این موضوع به نوعی کشف بزرگ فروید است. این او بود که ضمیر ناخودآگاه را بهروشنی مطرح کرد و به این وسیله، امکان شناخت فرد از خود را تا حد زیادی گسترش داد. «شناخت خویشتن» در یک صد سال پیش به این معنا بود که ما باید همه چیز را درباره خود بدانیم. امروز شناخت خویشتن بدین معناست که تا جایی که می توانیم، از آگاهی ها و از ناآگاهی های خود نسبت به خویشتن، آگاه باشیم و تلاش کنیم تا بر عظیم ترین بخش زندگی روانی خود، یعنی آنچه که در ضمیر ناخودآگاه ما می گذرد و دور از تفکر خودآگاه طبیعی ماست، ضمیر ناخودآگاه ما می گذرد و دور از تفکر خودآگاه طبیعی ماست، دست یابیم، یعنی بزرگ ترین بخش زندگی روانی خود را، بخشی که ما را از تفکر آگاهانه مان جدا می کند، بخشی که شبها در رؤیاها و یا وقتی که دچار توهم می شویم، به صحنه می آید، بشناسیم.

می توان این مسئله را به شیوه متفاوتی هم توصیف کرد. بسرای اینکه خود را از این جنبه جدید، یعنی بعد سوم زندگی ناخودآگاه بستناسیم، باید آزاد شویم، باید از خواب بیدار شویم. واقعیت این است که ما درست در زمانی که باور داریم به اندازه کافی بیدار هستیم، درواقع نیمه

خواب و نیمه هوشیاریم. ما واقعاً همان قدر بیداریم که بتوانیم کارهایی را انجام بدهیم که برای تأمین معاش، کافی هستند. ما در این زمینه همان قدر که کافی است بیداریم و بعضی ها به طرز وحشتناکی در ایس زمینه بیدارند، ولی ما برای اینکه خودمان باشیم و بتوانیم وظیفهای را انجام بدهیم که ما را از حیوان متمایز میسازد، برای اینکه بتوانیم خود را احساس کنیم، کاری را انجام بدهیم که ورای کارهای روزمره است و از تبدیل شدن به ماشینی که فقط میخورد و همخوابگی میکند، پرهیز کنیم، نیاز به بینش دیگری داریم که برتر از آن بصیرتی باشد که برای یک وضعیت نیمه خواب، کافی است. اگر به گفته بودا دقت کنید که میگوید: «انسان بیدار»، آنگاه یک بیان نمادین از آنچه من سعی دارم بگویم، در ذهن خواهید داشت. کسی که حقیقتاً از وجود خود، آگاه است و از سطح این هستی به ریشههای آن نفوذ میکند، انسانی بیدار است.

با نگاهی به زندگی اغلب افراد می بینیم که چگونه نیمه بیدارند. هیچ کس درباره هیچ چیز اطلاعی ندارد، هیچ کس نمی داند چه می خواهد و پیامدهای خواسته هایش چه هستند. انسان ها تا آنجا که سر و کارشان با مشکلاتی است که در باره هستی و معنای زندگی است، کاملاً غافلند. آنها وقتی با تجارت و کسب و کار، سر و کار دارند، حواسشان جمع همه چیز هست، یعنی خوب می دانند چطور بقیه را پشت سر بگذارند و چگونه کلاه از سر خودشان و بقیه بردارند، ولی وقتی نوبت به این می رسد که جواب زندگی چیست؟ اغلب نیمه خواب و یا کاملاً خواب هستند.

من مایلم تأثیر بیدار بودن را براساس آنچه که خود تجربه کردهام، به شما منتقل کنم و مایلم که تجربههای شما یا دیگران را هم در ایس باره بدانم. البته این کار، زمان میبرد. آگاهی از وضعیت نیمه بیدار بودن، آن

هم در هنگامی که اغلب آدمها باور دارند که خودشان کاملاً بیدار هستند، دشوار است.

تناقض (پارادوکس) قضیه در اینجاست که ما وقتی خواب هستیم، بیدارتر از وقتی هستیم که به گمان خودمان، بیداریم. وقتی خواب یا دیوانه هستیم، دست کم در مراحلی از دیوانگی، بهشدت از خودمان به عنوان یک آدمیزاد، آگاهی داریم، فقط این آگاهی از دنیای بیرونی ما جدا می ماند. این هوشیاری فقط تا زمانی پابرجا می ماند که فیضای بیرون از ذهن، تاریک است و یا اگر بخواهیم از جنبه بیولوژیک صحبت کنیم، تا زمانی که بدن و مغز انسان از کارکرد حقّهبازی در جهان بیرون، دفـاع از خود یا دنبال غذا بودن، آزاد است، این آگاهی در اوج خود است؛ ولی بهمحض اینکه از خواب بیدار میشویم، در واقع به خواب میرویم و آنگاه همه بصیرت و آگاهی خود را برای فرآیندهای دقیق تـر احـساس و معرفتمان از دست می دهیم و یکسره در مورد اینها به خواب می رویم و این شیوه زندگی ماست. با چنین وضعیتی آیا خیلی عجیب است که انسانها اینقدر کم از زندگی دستگیرشان میشود؟ و درست در میان فراوانی ها، احساس اندوه و بدبختی می کنند؟ افرادی که هر چیزی را که برای زندگی کردن، لازم است، به نحو احسن دارند، غمگین، ناراضی و ناامیدند و در انتهای زندگی، اغلب حس تلخ و اندوهباری دارند و به خود می گویند زندگی کردیم، بی آنکه زنده باشیم و ظاهراً بیدار بودیم، بى آنكه حقيقتاً بيدار باشيم. اين معناي آگاه بودن از خويشتن است.

برای اینکه انسان از ضمیر ناخودآگاه خود، آگاهی یابد، نیازی به تحلیل و روانکاوی ندارد. این کار فقط به کمی علاقه و شجاعت نیاز دارد تا بتوان واقعاً این مسئله را تجربه کرد. داشتن شجاعت برای از سرگذراندن چنین تجربهای ضرورت دارد، مثلاً: «طی سالهای طولانی باور

کرده بودم که این مرد را دوست دارم و او مرد نجیبی است، ولی ناگهان متوجه می شوم که این مسئله ابداً درست نیست. من هرگز این مرد را دوست نداشته می دانستم که او مرد نجیبی نیست.»

بسیار حیرت آور است که ما خیلی خوب می دانیم که چه چیزهایی را سرکوب می کنیم و از ذهنمان پس می زنیم و برای این معرفتی که داریم، برای این آگاهی ای که داریم و آن را سرکوب می کنیم، واقعاً هیچ کلمه ای نمی شود پیدا کرد. البته این، کار «ضمیر نیمه خودآگاهی» که فروید می گوید، نیست و این ضمیر، از طریق چیزی که ما آن را مقاومت می نامیم، حفاظت می شود. عجیب نیست اگر فردی مورد روان کاوی قرار بگیرد و روان کاو به او حرفی بزند و یا بدون روان کاوی، به بینشی برسد و ناگهان بگوید، «من در تمام عمرم همه اینها را می دانستم. این مسئله واقعاً برای من جدید نیست. من همزمان هم آن را می دانستم، هم

این وضعیتی از آگاهی است که نه کاملاً خودآگاه است نه کاملاً ناخودآگاه. غالباً درباره پدیده مقاومت در یک بیمار، زیاد صحبت می شود. این مسئله کاملاً توجیه پذیر است و مقاومت، به عنوان محافظ در برابر چیزی که ما از آگاهی به آن می ترسیم، بسیار قوی است. ولی غالباً اگر تحلیل گر برای مثال به بیمار چیزی را که می بیند، صراحتاً بگوید و مثلاً اظهار کند: «این چیزی است که من می بینم، نمی توانم آن را برای شما اثبات کنم، ولی این چیزی است که می شنوم»، بسیار پیش می آید که بیمار می گوید: «اوه، حق با شماست. من ایس را نمی دانستم، ولی در عین حال واقعاً آن را می دانستم،» وقتی این حس کردن توسط فرد دیگری به شکلی قوی، روشن و به اندازه کافی صادقانه مطرح می شود و او از عبارات عجیب و غریب و فوق تئوریک استفاده نمی کند،

طرف مقابل ممكن است بگويد: «آه خداى من! درست است. اين منم. درست است، واقعيت است.»

اینکه چنین وضعیتی چند بار پیش بیاید، به عمق مقاومت فرد بستگی دارد. اگر مقاومت خیلی زیاد باشد، این روش کمکی نمی کند. در مواردی که مقاومت، شدید نیست، ولی استحکامات دفاعی طرف مقابل، خیلی بلند هستند، چیزی که ناخودآگاه است و آگاهی از آن و یا احساس آن، ممكن است فوراً به خودآگاه نيايد، خيلي بيشتر طول میکشد تا روانکاو بتواند بر مقاومت بیمار فائق آید، مگر آنک در ابتدا صراحتاً بگوید: «ببین! این چیزی است که من می بینم. این یکی از مهارتهای روان کاو است که بداند چه موقع می تواند این کار را انجام بدهد و چه موقع نمی تواند. در بعضی از موارد چندان فرقی نمی کند، چون اگر مقاومت خیلی زیاد باشد، بیمار پاسخ خواهد داد: «خب! چیزی که می گویید، به اندازه کافی روشن و واضح هست، ولی همین است که هست. در بعضی از موارد، این کار می تواند خطرناک باشد، چون بهرغم این واقعیت که بیمار می گوید: «نه، همه این حرفها مزخرف است»، در ضمیر ناخودآگاهش چیزی هست که به آن واکنش نشان می دهد و دیگر خیلی ساده نمی تواند واکنشی شبیه «این حرفها مزخرف است» را از خود نشان بدهد و در روز بعد یا یک ساعت بعد دچار افسردگی شدید مى شود، چون نمى تواند اين حقيقت ناگهانى را تحمل كند. حالا سئوال این است که اگر همه این احساسات بهشدت سرکوب شدهاند، چرا بیمار چنین واکنشی نشان می دهد؟ معلوم می شود چیزی در او، این صدا را شنده است.

برای ما شخصاً خیلی راحت است که همیشه فکر کنیم: «اگر از آن آگاهی ندارم، یعنی سرکوب شده است و اگر سرکوب شده، شاید لازم باشد برای یک سال نزد روان کاو بروم و اگر این کار را انجام ندهم یا نخواهم انجام بدهم، به حال خود رهایش می کنم.» ولی قضیه به این سادگیها نیست. اگر انسان واقعاً خودش را تربیت کند که نسبت به موضوع حساس باشد، ممکن است حتی بدون کمک گرفتن از یک روان کاو، چیزی را در این باره کشف کند و بالاخره یک روز بفهمد که: «اوه! کاملاً آن طوری نبود که من فکر می کردم».

حساسیت لازم برای آگاه شدن از ضمیر ناخودآگاه انسان، امروز برای ما روشن است. برای مثال وقتی یک اتومبیل را میرانیم، بهشدت نسبت به صدای ماشین حساس هستیم، بی آنکه در باره آن فکر کنیم و کوچکترین صدا و کمترین تفاوت آن با وضعیت طبیعیاش را می فهمیم. ما می توانیم درباره چیزی کاملاً متفاوت فکر کنیم، دقیقاً متوجه منظره روبروی خودمان باشیم، ولی اگر کوچکترین تغییری در صدای ماشین یا در کیفیت کارکرد موتور پیش بیاید، بلافاصله از آن آگاه می شویم.

### آگاه شدن از بدن خود

روش دیگر برای معالجه روان رنجوری شخصیتی مدرن، آگاهی از بدن خود است. با این تعبیر، منظور من همان چیزی است که گاهی او اوقات با عنوان حساسیت از آن نام می برند. اشاره من به آگاهی از بدن چیزی است که اغلب افراد از آن محرومند، زیرا تصور می کنند انسان فقط هنگامی باید از بدنش آگاه باشد که درد دارد. ما زمانی که درد نداریم، بدن خود را احساس نمی کنیم. افراد کمی هستند که از بدن خود آگاهی دارند. آگاه بودن از بدن، فقط آگاهی از تنفس نیست، بلکه باید از همه بدن، یعنی تمام اندامها هم آگاهی داشت و متوجه انقباض و انبساط

آنها بود، چون این مسئله در آگاهی از ذهن، تأثیر فراوان دارد. من واقعاً این مسئله را اکیداً به همه توصیه میکنم. زیرا برای تحلیل ذهنی، توجه به بدن، کار بسیار ضروری و مهمی است.

آگاهی از بدن و تلاش برای بازسازی تجربهای که فردی از بدن و خودش دارد و آگاهی بیشتر برای دستیابی به هماهنگی اعضای بدن و منقبض نبودن آن، اهمیت بسیار زیادی دارد. من سالیان سال است که روش السا گیندلر از به کار می بردم و چند سالی هم هست که تائی چی از یاد گرفتهام که مجموعهای از حرکات بسیار دقیق و صحیح و آرامش بخش چینی است و بسیار از آن بهره برده ام. در بعضی از موارد، انواع مختلف ماساژ، از جمله ماساژ گئورک گرودک و ویلهلم ریچ هم اثر بسیار خوبی دارد.

اگر فردی یاد بگیرد که چگونه خود را از درون آزاد سازد، این کار را می تواند با اندام خودش هم انجام بدهد. انسان تفاوت بین فردی را که عواطفش سرکوب شده و از درون منقبض است با فردی که خود را آزاد کرده و از شر عواطف سرکوب شدهاش رها شده، می فهمد و حتی اگر شیوه آگاهی از بدن و حساسیت نسبت به آن را هم یاد نگرفته باشد، باز با نگاه کردن به اندام خود و نینز ادا و اطوارهایش، متوجه انقباض یا به نفس فرد تأثیر نمی گذارد، بلکه این تأثیر، دو طرفه است. هر چه انسان از درون آزادتر شود، از نظر بدنی نیز راحت تر و انقباض عضلانی او کمتر است. این نکته را نباید از یاد برد که تنها شل کردن عضلات او کمتر است. این نکته را نباید از یاد برد که تنها شل کردن عضلات بدن کافی نیست. من افراد زیادی را می شناسم که واقعاً اندام زیبا و

<sup>1.</sup> Elsa Gindler

<sup>2.</sup> T'ai chi

<sup>3.</sup> Georg Groddek

<sup>4.</sup> Wilhelm Rrich

همانگی دارند \_ یا دست کم کاملاً هماهنگ به نظر می رسند \_ ولی مسائل عمیق درونی خود را، هویت خود را، احساسی را که از من درونی شان دارند، احساس صمیمیت و نزدیکی با دیگران، یعنی رابطه واقعی و عمیق با مردم را نمی شناسند و بلد نیستند؛ بنابراین من همچنان اولویت را به شناخت فرد از روح و روان خود می دهم که اگر این تجربه اتفاق بیفتد، فرد می تواند همزمان از بدن خود هم آگاه شود و هماهنگی و آرامش بیشتری بین روح و بدن به وجود بیاید.

من مى توانم وضعيت درونى خود را با نگاه كردن بــه انــدامم بفهمــم. اندام من با توجه به حالم، تغيير مي كند. اگر حس خوبي نداشته باشم، اندامم حالت آدمهای خسته و فلج را به خود میگیرد و اگر حالم خوب باشد و درونم آرام و شاد باشد، وضعیت اندامم تغییر می کند (البته من به هیچ وجه نمونه خوبی برای این نیستم که دیگران بدانند یک اندام خوب باید چگونه باشد). بدن انسان بیانگر همه چیزهایی است که در درون انسان می گذرد که به ادا و اطوار و حرکات بدن، به شیوه نشستن فرد و طرز راه رفتن او مربوط می شود. انسان می تواند با نگاه کردن به پشت بدن یک فرد، او را تشخیص بدهد. بسیاری از افرد را می توان از شیوه راه رفتنشان بهتر از نگاه کردن به صورتشان شناخت، زیرا در راه رفتن، کمترین اراده و آگاهی وجود دارد و بنابراین راه رفتن، صادقانه ترین حرکت انسان است. همین مسئله برای حرکات بدنی دیگر هم وجود دارد. البته آدمهایی هستند که مثل هنرپیشههای سینما یاد گرفتهاند چگونه بنشینند و راه بروند، ولی همه آدمها می توانند تفاوت بین حركات طبيعي و حركات ياد گرفته شده و دروغين را تشخيص بدهند. همین مسئله برای دستخط افراد وجود دارد. گاهی اوقات انسان به

دستخطهایی برخورد میکند که بسیار زیبا و هنرمندانه و تأثیرگذار

هستند و به خود می گوید: «عجب دستخط زیبایی!»، ولی غالباً وقتی یک اثر خوشنویسی را میبیند، به خود می گوید که این طرز نوشتن، کاملاً برنامه ریزی شده است، یعنی شخصی که این خط را نوشته، سعی داشته این تأثیر را بر مخاطبش بگذارد که آدم بسیار هنرمند، سطح بالا و جالبی است. در این گونه موارد ممکن است افرادی هم کلک بخورند، ولی یک خطشناس خوب، تفاوت بین دستخط یک فرد تحت آموزش را با دستخط اصیل می شناسد. گاهی اوقات هم بی آنکه خطشناس باشید، می توانید این نکته را ببینید که اغلب افراد به شکل خاصی می نویسند که تصور می کنند زیباست، ولی وقتی عجله دارند، ناگهان به شکل دیگری می نویسند و شما به خودتان می گویید، «پناه بر خدا! این دستخط کاملاً با دستخط معمولی او فرق دارد.» چون در آن لحظه، وقت ندارند رنگ و لعابی به دستخط خود بدهند.

هر حرکت بدن ما، حتی ظریف ترین آنها، بیانگر وضعیت روحی ماست. دکتر روتس چایلد ا، یکی از بااستعداد ترین روان پزشکان که درجوانی با نگاهی به پاشنه های کفش افراد، می توانست شخصیت آنها را تحلیل کند. او با نبوغ عجیبی می توانست بدون آنکه طرز راه رفتن کسی را ببیند، از طرز ساییده شدن پاشنه های کفشش بفهمد که او چگونه راه می می رود و از طرز راه رفتنش بفهمد که او چگونه فردی است. فارغ از برخورداری از چنین استعداد عجیبی، همه ما می توانیم معنای یک حرکت، معنای یک ژست و معنای راه رفتن یک فرد را بفهمیم و از آنجا به مسئله دشوار تری که معنای کل حرکات بدن است، پی ببریم و بفهمیم که آن فرد، چگونه انسانی است. فقط کار کردهای بیرونی ما بیانگر زندگی درونی ما نیستند، بلکه آنچه قواره و هیکل ماست، نمادی است

از آنچه هستیم؛ اما درک این مسئله، کار بسیار دشواری است و کمتر کسی تا به حال به کشف آن نائل شده است، هر چند برای مثال در تیپشناسی کرتچمر و شلاون ارتباط بین ساختار فیزیکی و مثلاً ویژگیهای روانپریشی شیدایی افسردگی و اسکیزوفرنی به روشنی نشان داده شدهاند.

#### تمرکز و مراقبه (مدیتیشن)

روشهای دیگر، تمرینات تمرکز و مراقبه هستند که باید دائماً و به بطور منظم انجام شوند. زندگی انسان پیوسته در معرض هزارن هزار محرک و عناصر مؤثر است و انسان نیاز دارد که در خود و با خود، آرام و آسوده باشد. در جهان معاصر، تمرکز بسیار کم است و افراد، اغلب پریشان خاطرند. آنها در حالی که به رادیو گوش می دهند، با دیگران هم صحبت می کنند و سه کار را با هم انجام می دهند و حتی زمانی که ظاهراً به حرف کسی گوش می دهند، تمرکز ندارند.

یادگیری تمرکز و اینکه انسان بتواند حواسش را روی کاری که انجام می دهد، متمرکز کند، کاری است که برای موفقیت در هر زمینهای ضرورت دارد. تردیدی وجود ندارد که هر موفقیتی، اعم از اینکه فرد بخواهد نجّار خوبی باشد، بخواهد آشپز خوبی باشد، بخواهد فیلسوف خوبی باشد یا بخواهد انسان خوبی باشد یا حتی فقط بخواهد انسان سرزنده و سالمی باشد، کاملاً به توانایی فرد برای تمرکز واقعی بستگی دارد. «تمرکز واقعی» یعنی اینکه در لحظهای که کاری را انجام می دهید، موضوع دیگری غیر از آنچه که انجام می دهید، حواس شما را پرت نکند

<sup>1.</sup> Kretschmer

<sup>2.</sup> Sheldon

و تقریباً هر چیز دیگری را فراموش کنید. در گفتگو با دیگران هم فقط جوهره هر موضوعی ارزش گفتن دارد. در چنین وضعیتی، طرفین باید روی حرفی که میخواهند به هم بزنند و نیز روی یکدیگر متمرکز باشند.

طبیعت در این مورد نمونه جالبی داده است و آن هم اینکه عمل جنسی را بدون حداقل تمرکز نمی توان انجام داد. اگر انسانها درباره چیزهای دیگری فکر کنند و مثلاً به فکر سهامشان در بازار بورس باشند، نمی توانند رابطه موفقی داشته باشند، چون بر اساس قوانین طبیعت، برای حتی بخش جسمی و فیزیکی رابطه جنسی هم یک حداقل تمرکز ضرورت دارد، ولی اینها تنها یک اشاره کوچک طبیعت به ماست، هر چند اغلب مردم این اشاره ها را دریافت نمی کنند و در روابطی که با دیگران برقرار می کنند، تمرکز ندارند.

به یک مثال ساده توجه کنید. امریکاییها عادت ندارند یک یا دو نفر را به مهمانی دعوت کنند، بلکه حداقل چهار یا شش نفر را دعوت میکنند. آنها این کار را انجام میدهند، چون از تنها بودن با دو نفر دیگر و صمیمیتی که ممکن است بین آنها پیدا شود و یا تمرکزی که باید روی فقط سه نفر داشته باشند، می ترسند، ولی اگر شش نفر باشند، دیگر تمرکز ضرورتی ندارد و هر کسی می تواند درباره موضوعی حرف بزند و کسی هم گوش ندهد و خلاصه یک سیرک درست و حسابی راه بیفتد. اگر ده نفر باشند، بدیهی است که دیگر بدون ذرهای تمرکز هم می توان وقت را گذراند. ولی هنگامی که دو نفر با هم حرف می زنند، حتی اگر خیلی کم حرف بزنند و یا حرفهایشان درباره مطالب پیش پاافتاده هم باشد، اگر در آن لحظه خاص، یک ارتباط حقیقی بین آنها شکل بگیرد، هیچ چیزی مهم تر از حرفهای آن دو به یکدیگر

نخواهد بود و غیر از آنچه که بین آنها میگذرد، همیچ چیمزی واقعماً در جهان اتفاق نمی افتد.

برای شروع تمرین تمرکز، ساده ترین کار ایس است که بنشینید و چشمهایتان را ببندید و سعی کنید به هیچ چیز جز احساس نفس کشیدن خود فکر نکنید. هنگامی که انسان به نفس کشیدن خود فکر می کند، آن را احساس نمی کند، یعنی بدن از نفس کشیدن انسان خبر ندارد. هنگامی که درباره نفس کشیدن فکر می کنید، دیگر از آن آگاهی ندارید، چون در آن موقع درباره نفس کشیدن فکر می کنید. همین مسئله در مورد همه تجربه های انسانی صدق می کند. هر گاه درباره تجربه ای فکر کنید، دیگر آن را تجربه نمی کنید.

مثال سادهای میزنم تا فرق بین فکر کردن و تجربه کردن را بهتر بیان کنم. یک ورزشکار یک حرکت را به خاطر می سپارد، اما آن را در ذهنش حفظ نمی کند، بلکه بدنش آن حرکت را به خاطر می سپارد و در واقع خاطره او در بدن اوست. البته هنوز هم جای حافظه در مغز است، ولی به هنگام ورزش کردن فکر نمی کند که حرکت بعدی او چه خواهد بود، چون اگر در باره حرکتهای بعدی فکرکند، به کلی قاتی خواهد کرد و حالت آدمهای گمشده را پیدا می کند. بدن او از حرکات، آگاه است و حافظه بسیار خوبی دارد. همین قضیه هم برای نواختن یک قطعه موسیقی مصداق دارد. شما فکر نمی کنید که نت بعدی که نواخته می شود چیست. شما آن را می شنوید، اما درباره اش فکر نمی کنید. کاملاً آشکار است که تجربه چگونه کسب می شود، ولی آدمها گاهی بدیهی ترین چیزها را فراموش می کنند.

هنگامی که انسان میخواهد درباره چینزی فکر نکند، تازه متوجه میشود که این کار چقدر دشوار است. در چنین مواقعی انواع و اقسام

افکار به ذهنش هجوم می آورند و در باره کتابهایی که خوانده و یا هر چیز دیگری فکر می کند. همین نشان می دهد که ذهن انسان تمرکز ندارد، چون خیلی چیزها توجه انسان را جلب یا ذهن او را منحرف می سازند. در چنین مواردی می شود فهمید که چه افکاری به ذهن انسان می آیند و چه افکاری واقعاً در ذهن او هستند. این یک شیوه عالی خودکاوی است. در این موقع درباره شغلتان یا این چیز و آن چیز فکرمی کنید و متوجه می شوید چیزهایی به ذهن شما می آیند که به نوعی برایتان مهم هستند. البته این مسئله اغلب به صورت غیرمستقیم صورت می گیرد.

شما باید هر چیزی را که به ذهنتان می آید، تحلیل کنید. واقعاً مهم است که متمرکز شدن را تمرین کنید. شما می نشینید و مثلاً به این گلها نگاه می کنید: برای پنج دقیقه، ده دقیقه آنجا می نشینید و هیچ کاری جز نگاه کردن به گلها انجام نمی دهید. وقتی افکار به ذهنتان هجوم می آورند، هیجان زده یا مأیوس نمی شوید و نمی گویید، «اوه خدایا! نمی توانم این کار را انجام بدهم»، بلکه می گویید، «بسیار خب! طبیعی است که افکار هجوم می آورند.» وقتی که برای یک هفته، یک ماه، سالها این کار را انجام دادید، یاد می گیرید که ذهنتان را متمرکز کنید.

برای تمرین تمرکز مایلم کتابی را به شما معرفی کنم که فکر میکنم بسیار مفید است: قلب مراقبه (مدیتیشن بودائی) که درباره آگاهی بودائی و مدیتیشن بودائی است و توسط نیانا پونیکا ماهاترا که من او را خیلی خوب میشناسم، نوشته شده است. او یک راهب بودائی آلمانی الاصل است و در سری لانکا زندگی میکند. او مرد بسیار فاضلی

<sup>1.</sup> The Heart of Buddhist Meditation

Niana Ponika Mahathera

است و مذهب بودا را با سنتهای روشنفکرانه آلمان درهم آمیخته است. او بسیاری از متون پالی و سانسکریت را ترجمه کرده است. نیانا پونیکا آدم بسیار جالبی است که در زندگی به معنای والایی دست یافته است. او بسیار سرزنده و بی نهایت باانگیزه است و هرگز در زندگیاش لحظهای را سپری نمی کند که بتوان آن را وقت مردهای تلقی کرد. کتاب او توصیف ارزشمندی از متون بودائی و متمرکز بر مدیتیشن بودائی یعنی حضور ذهن کامل است. حضور ذهن کامل یعنی آگاهی. وقتی انسان در هر لحظه، از بدن خود، یعنی اندام، حرکات و هر چیزی که در بدنش روی می دهد آگاه باشد، وقتی از تمام افکارش آگاه باشد و بداند درباره چه موضوعی فکر می کند و کاملاً روی آن متمرکز باشد، دقیقاً به درباره چه موضوعی فکر می کند و کاملاً روی آن متمرکز باشد، دقیقاً به آگاهی رسیده است.

# کشف خودشیفتگی خود

کشف فروید از مفهوم خودشیفتگی، یکی از بزرگترین کشفهای اوست، هر چند فروید با تعریف ایس مفهوم در چهارچوب مشخص تئوری لیبیدو ، آن را بهشدت محدود کرده و ارزشش را پایین آورده است. بر اساس نظریه فروید، خودشیفتگی اولیه زمانی آغاز می شود که میل شهوانی هنوز در «من» انسان و سپس در نهاد او وجود دارد و پس از آن است که خودشیفتگی به بیرون از فرد و هدف یا چیز دیگری متوجه می شود. اگر خودشیفتگی به طرف «من» یا «نهاد» برگردد، آنگاه متوجه می شود. اگر خودشیفتگی به طرف «من» یا «نهاد» برگردد، آنگاه متوجه می شود. اگر خودشیفتگی به طرف «من» یا «نهاد» برگردد، آنگاه متوجه می شود. اگر خودشیفتگی به طرف «من» یا «نهاد» برگردد، آنگاه متوجه می شود. اگر خودشیفتگی باین دیدگاه فروید، مفهومی بسیار

نظریه غریزه شهوانی Libido Theory

<sup>2.</sup> Ego

مكانيستي است، همان گونه كه كل تئوري ليبيدو اين گونه است. اگر مفهوم خودشیفتگی را مثل بسیاری از مفاهیم دیگر فروید از قید مفهوم لیبیدو آزاد کنیم و اگر از مفهوم لیبیدو، مثل یونگ در مفاهیم گستردهای از انرژی روانی استفاده کنیم، آنگاه درخواهیم یافت که خودشیفتگی یکی از مهمترین مفاهیمی است که فروید کشف کرده است. آن طور که من از این مفهوم درک میکنم، انسان خودشیفته کسی است که بـرای او واقعیت فقط چیزی است که برای او موضوعیت دارد: افکار خودش، احساسات خودش و امثال اینها واقعی و نماینده واقعیت هستند، بنابراین یک نوزاد کوچک، موجود بسینهایت خودشیفتهای است، زیسرا واقعیتهای بیرونی اساساً برای او وجود ندارند. بیمار روان پریش بینهایت خودشیفته است، زیرا واقعیت تنها چیزی است که او با تجربههای درونی خود، آن را میسازد. اغلب ما کـم و بـیش خودشـیفته هستیم، زیرا همان چیزهائی را واقعیت میپنداریم که در درون ماست و نه آنچه که به دیگران ربط پیدا میکند. من فکر میکنم برای درک انسان که در واقع درک خودمان است، درک خودشیفتگی یکی از مهمترین شیوه هاست که تا به حال آنگونه که باید، حتی در روانکاوی متعارف (راستآئین) کم به آن توجه نشده است.

در اینجا باید کمی واضح تر توضیح بدهم که خودشیفتگی در تجربه ما چه معنایی می دهد. فرض کنیم که شما یک مقاله نوشته اید یا تازه شروع به نوشتن کرده و یکی دو صفحه آن را خوانده اید و تصور می کنید که کارتان حرف ندارد و محشر است. آن را به دوستتان نشان می دهید و وقتی او می گوید که تصور نمی کند مقاله شما شاه کار قرن

i. Jung

<sup>2.</sup> Orthodox analysis

باشد، سخت به شما برمیخورد. روز بعد بارها و بارها آن را میخوانید و با خودتان فكر ميكنيد، «چه حرفها؟! اين مقالمه معنى ندارد؟ اين مقاله چیزی نیست؟ این مقاله بد نوشته شده؟ این مقاله واضح نیست؟» بله، مقاله بدی است، چون وقتی که آن را مینوشتید، در حال و هوای خودشیفتگی بودید. حال وهوای خودشیفتگی یعنی اینکه هر چیزی که به ذهن من میرسد، من احساس میکنم، به جسم من ربط پیدا میکند، توجه مرا جلب می کند، واقعی است و بقیه دنیا که ربطی بـه مـن نـدارد، واقعی نیست، رنگ ندارد، خاکستری است، وزن ندارد. معیار من برای سنجش دنیا دو اندازه و معیار کاملاً متفاوت هستند: آنچه که به من مربوط می شود، به من برمی گردد و اعتقاد من است، با حروف درشت و سیاه نوشته شده، رنگ دارد و زنده است. من این طور احساس می کنم چون وقتی می گویم این طور است، همان طور هست و برای اثبات چیزی، نیازی به استدلال و مدرک ندارم. من شیفته و کشته مردهٔ خودم هستم، یعنی فکر میکنم کارم نقص ندارد و افکارم بینظیر هستند و اسا آنچه بیرون از من است، ربطی به من ندارد، بر من تأثیر نمی گذارد و من اساساً احساسش نمى كنم.

نمونه زیر کاملاً رایج است و در عین حال نمونه خوبی برای نشان دادن سایر جنبههای خودشیفتگی است. مردی را در نظر بگیرید که ازدواج کرده، ولی هنوز نیاز به روابط عاشقانه ممتد دارد. او توقع دارد وقتی می آید و به همسرش می گوید که چه فتوحات جالبی داشته است، او از خوشحالی غش کند! او نزد روان کاو می آید و می گوید: «شما را به خدا ببینید! او مرا دوست ندارد، چون وقتی می آیم و درباره فتوحاتم با و صحبت می کنم، به جای اینکه به کاری که دارم انجام می دهم توجه نشان بدهد و خوشحال باشد که همه دخترها برایم غش می کنند، هیچ

علاقهای نشان نمی دهد.» بحثهای مزخرف این مرد نشان می دهد که او فقط می تواند آنچه را که برای او جالب است، بفهمد و اینکه فقط کافی است که او خیلی خوشحال باشد و به نیازهایش برسد و اساساً و از بیخ و بن نمی تواند بفهمد که واقعیت چیست و همسر او بر اساس یک اصل طبیعی نمی تواند از چنین وضعیتی خوشحال باشد و نباید باشد. اگر آن زن آنجا می نشست و صبورانه به این قصهها گوش می کرد و خوشحال هم می شد، آن وقت باید به روان پریش بودن او شک می کردیم، چون از یک همسر، تبدیل به مادری شده بود که نشسته و قصههای پسر نوجوانش را می شنود و خوشحال است که او در مثلاً مسابقه فوتبال چند گل زده است!

یک فرد خودشیفته فقط به فکر تغذیه و ارضای خود است. او فردی است به شدت دچار احساس عدم امنیت، چون تمام احساسات و باورهایش روی آب بنا شده اند و ربطی به واقعیتها ندارند. او حرفی را می زند، اما این حرف بر اساس تفکر، در پی انجام کار و تلاش و یا تماس با واقعیتها زده نمی شود، بلکه ساخته و پرداخته ذهن اوست. این حرف اوست و چون حرف اوست، پس صحیح است و حقیقت دارد؛ ولی او به طرز دردناکی نیازمند آن است که دیگران خودشیفتگی او را تأثید کنند، چون وقتی تأثید نمی شود، آن وقت به هر چیزی شک می کند. و آنگاه او کیست؟ اگر حرف یک فرد خودشیفته فقط به خاطر اینکه حرف اوست، واقعیت دارد او نمی تواند برگردد و بگوید: «خب!

مثالی میزنم: شخصی در یک مهمانی حرفی میزند. او ممکن است بسیار باهوش باشد و همیشه مورد تحسین قرار گرفته باشد. بعد حرفی میزند که کمی احمقانه است یا اشتباهی میکند و دیگران متوجه

می شوند. ممکن است این حرف یا ایس اشتباه چندان هم مهم نبوده باشد، ولی او دچار افسردگی شدیدی می شود. جوشن حفاظتی او سوراخ شده، چون اعتقادش را نسبت به درجه یک بودن همه کارهایی که انجام می دهد، از دست داده است. از آنجا که همهٔ بودن او و همه امنیت او فقط ریشه در مورد تأثید واقع شدن خودش دارد، ایس تأثید ذهنی در برابر انتقادی که کس دیگری از او می کند و یا رفتاری از او سر می زند که اسباب دلسردی دیگران می شود، فرو می ریزد و احساس می کند مورد حمله واقع شده است و در نتیجه کل نظام اعتقادی او به خودش و خودبینی و تکبرش متزلزل می شود و بسیار افسرده و خشمگین می گردد.

هیچ خشمی بالاتر از صدمه زدن به خودشیفتگی یک انسان خودشیفته وجود ندارد. او هر چیزی را میبخشد جز اینکه موضوعی به خودشیفتگی او آسیب برساند و این تنها چیزی است که همیشه به یاد او میماند. شما تقریباً هر کاری می توانید بکنید، جز اینکه در خودشیفتگی او نفوذ کنید یا به آن صدمه بزنید، چون در این صورت دچار خشم شدیدی می شود و فرق نمی کند که این خشم را نشان بدهد یا ندهد، چون در هر حال حس انتقام در او به قدری قوی است که تقریباً انگار او را کشته اید.

افرادی که بسیار خودشیفته هستند، از آنجا که خیلی به خودشان اطمینان دارند، در ابتدا برای دیگران جالب هستند، ولی بهمرور که خودپسندی فوقالعاده شان مشخص می شود و مخصوصاً دیگران به تزلزل درونی آنها پی می برند، احساس تنفر عجیبی را در دیگران برمی انگیزند. اعتماد به نفس تصنّعی آنها لجنزاری است که در آن دست و پا می زنند. مردان خودشیفته در ابتدا جالب به نظر می رسند و دخترها

سخت دلباخته أنها مىشوند، چون اعتماد به نفس فوقالعاده زياد أنها، مردانه و جذاب به نظر مىرسد. هيچ كس بـه انـدازه آدم خودشـيفته، از خودش مطمئن نیست، به همین دلیل دختران بی تجربه بسرای آنها غش مىروند و شبانهروز تحسينشان مىكنند، ولى اين موضوع چندان دوامى ندارد. اگر کسی به شدّت خودشیفته نباشد، نمی تواند تا این حد از خود و هر چیز دیگری مطمئن باشد. چند ماه که میگذرد دختران شیفتهٔ مرد خودشیفته متوجه می شوند که یک جای کار عیب دارد و شروع می کننـ د به انتقاد از او. و درست در همین نقطه است که نقطه ضعف این رابطه، آشکار می شود. دختری که همیشه او را بیشتر از هر کس دیگری تحسین و تأثيد مي كرده، حالاً به صورت منتقد او درآمده و كار از همين جا عيب پیدا میکند، چون آدم خودشیفته اصلاً تحمل انتقاد را نیدارد و دنبال کسی می گردد که در این بازار رقابت بر سر تحسین او، گوی سبقت را از دیگران برباید. دختری هم که او را بیشتر از دیگران تحسین می کرده، حالاً به صورت منتقدش درآمده و در نتیجه، شایـستگیهـای او را زیـر سئوال گرفته ودر نتیجه از چشم او افتاده است. از نظر یک مرد خودشیفته، دختری که از او انتقاد میکند، چنین فردی است: «او به من ایمان ندارد، بنابراین او برای من یک خطر و یک تهدید است.» در ایسن موقع است که هر واکنشی از او سر میزند. یا ممکن است آنقیدر بی ادبی و بی نزاکتی به خرج بدهد که دختر، دیگر جرئـت انتقـاد از او را پیدا نکند، یا او را ترک کند و یا طبق معمول غر بزند که چرا درکش نمی کنند. گلایه و غر زدن او در این باره که دیگران او را درک نمی کنند، در همه افراد به صورت عرف درآمده، اما در خودشیفته ها شدیدتر است، چون آنها معتقدند که هیچ کس در دنیا قادر به درک آنها نیست.

افراد خودشیفته می توانند زندگی مجنون واری را سپری کنند. موردی را از یک مادر و دختر یادم می آید که همر دو تردید نداشتند که تنهما آدمهای پاکیزه، اصیل و شیک در همه کشور هستند و فقط آنها هستند که می دانند چطور باید آشپزی کرد و این عقیده شان را دائماً ابراز هم می کردند. هر کسی که چنین ادعایی را بیشنود، خواهد گفت که اینها دیوانه بودند، چون ابدأ تردیدی درباره عظمت و لغرش ناپذیری خود نداشتند و هیچ انتقادی را نمی پذیرفتند. همه اینها نشانه های آشکار خودشیفتگی شدید است. وقتی مردی میگوید، «کشور من جالبترین کشور دنیاست و ما بهتر از هر کس دیگری هستیم»، شاید تصور کنید که او یک وطنپرست و وفادار و یک شهروند خوب است. هیچ کسی نمی گوید که چنین فردی دیوانه است، چون همه مردم، در این احساس با او شریکند و همه دلشان میخواهد همین احساس را داشته باشند، ولی هنگامی که این دو کشور به جان هم میافتند، تنفر زیادی به وجـود می آید، چون هر یک سعی میکنند خودشیفتگی جمعی خود را که به آنها حس مشترک عظمت و بزرگی را می دهد، حفظ کنند.

خودشیفتگی جمعی، خودشیفتگی انسانهای بینواست. انسان ثروتمند، انسان قوی، به اندازه کافی واقعیتهای دلپذیر در زندگی دارد که خودشیفتگی خود را با اتکای به پول، قدرت و سایر عناصر واقعی که به او احساس قدرت میدهند، ارضا کند. انسان فقیر منظورم فقط آدمهای فقیر نیست، بلکه من از انسان متوسط صحبت میکنم چه دارد که به آن تکیه کند؟ او در جایی استخدام شده، حرفی ندارد بزند، از رقبای خود می ترسد، همه زندگی اش بازی موش و گربه است، بنابراین قرار است روی چه کسی تأثیر بگذارد؟ احتمالاً تنها کسانی که گوش به حرفش میدهند، پسر کوچک و سگش هستند، ولی پسر، بزرگ می شود

و همسرش هم که قبلاً یاد گرفته از خود مراقبت کند، ولی وقتی او بتواند در خودشیفتگی جمعی شرکت کند، آنگاه می تواند خود را عضوی از این ملّت بداند و به خود بگوید من بزرگ ترین هستم، من جالب تر از هسر کس دیگری در دنیا هستم؛ بنابراین او می تواند در تجرب خودشیفتگی خویش افراط کند، ولی چون قضیه به گروه کشیده می شود و بین آنها قرار و مداری وجود دارد، نمی تواند فراتر از حدی عمل کند. در واقع، در جمع بودن، این افراد را با یکدیگر متحد می سازد و هنگامی که می توانند اعتقاد شان را درباره توانایی های خارق العاده شان بیان کنند، بر قدر تشان افروده می شود. همین مسئله است که تحت عنوان ناسیونالیسم، مبنا و اساس اغلب جنگها قرار می گیرد.

میسزان فسوق العساده زیساد خودشسیفتگی جمعسی را مسی تسوان در خودشیفتگی های خمانوادگی پیدا کرد. یک نوع خودشیفتگی سری خانوادگی وجود دارد. به همه خانواده هایی فکر کنید که مادر یا پدر از خانواده ای که از نظر طبقاتی اندکی بالاتر است، آمده و تا ابد احساس میکند که از همسرش بهتر است و کودکان تقریباً از همان ابتدای زندگی می شنوند که «کوهن» ها یا «اسمیت» ها چه اصالتی دارند و فک و فامیل طرف مقابل، چقدر بی اصالت هستند! بدیهی است که همه خوبی ها به بیمارگونه و مزمن است. فقط با این استدلال که دو نفر حرف همدیگر بیمارگونه و مزمن است. فقط با این استدلال که دو نفر حرف همدیگر را می فهمند و زمینه های فکری شان شبیه یکدیگر است، نباید با یک دیگر را می فهمند و زمینه های فکری شان شبیه یکدیگر است، نباید با یک دیگر بروز اختلافات ناشی از طبقه اجتماعی را نمی گیرد و زندگی آنها عاری بروز اختلافات ناشی از طبقه اجتماعی را نمی گیرد و زندگی آنها عاری از شادی و لذّت و دچار مشکلات مضاعف می شود.

میزان خودشیفتگی افراد با یکدیگر فرق میکند. شما با آدمهای فوق العاده خودشیفته ای روبرو می شوید که در آنها آثاری از دیانگی وجود ندارد. آدم روان پریش، فوق العاده گرفتار و بیچاره است، چون بدجوری از دنیا صدمه خورده و به قدری نگران و پریشان است که نمی تواند روابطی را که ویران کرده، بازسازی کند، ولی او خیلی بیشتر از یک فرد خودشیفته، دچار روان پریشی نیست، زیرا در مورد مسائل دیگران حساسیت به خرج می دهد، در حالی که یک فرد خودشیفته دیگران را ببیند یا بداند که در دل بقیه چه می گذرد و اساساً قادر نیست دیگران را ببیند یا بداند که در دل بقیه چه می گذرد و اگر هم بداند، برایش مهم نیست.

یک فرد خودشیفته بهقدری از خود متشکر است که ذرهای برایش مهم نیست که بیرون از دنیای ذهنی او چه خبر است. او می تواند با اطمینان کامل صحبت کند و تمام این اطمینان، به این واقعیت برمی گردد که او چگونه می اندیشد و اگر چنین می اندیشد که حرفش صحیح است، حقیقت از نظر او همین است. برای پدیده روان پریشی مثالی می زنم: بیایید فردی را در نظر بگیریم که تصور میکند فرد دیگری دشمن اوست یا دست کم او را دوست ندارد. این موضوع ممکن است واقعیت داشته باشد و حتى گاهى از اينكه ديگرى ممكن است به او صدمه بزند، کمی بترسد. در چنین وضعیتی واکنش یک فرد روانپریش چـه خواهـد بود؟ او مطمئن است که دیگری برنامهریزی کـرده تــا او را بکــشد و در این اعتقادی که پیدا کرده، کوچکترین تزلزلی وجود ندارد، زیرا او یک تجربه ذهنی و یک احساس درونی از دشمنی دیگری را بهشدت باور كرده و از نظر او، اين مسئله به صورت يك واقعيت درآمده است. اين یک واقعیت است و بنابراین او به آن ایمان دارد، زیرا تصورات او از دشمنی دیگری، برای او درست به اندازه یک واقعیت، وجود دارد و واقعیت حقیقی هرگز در تصویری که او در ذهنش ساخته، راه پیدا نمی کند.

همین مسئله هم در مورد هذیان حقیقت دارد. شخصی، به فرض، مادرش را میبیند که تبدیل به شیر شده است. معمولاً مردها از این رؤیاها میبینند. دیدن چنین چیزی در رؤیا، مسئلهای طبیعی است، هر چند یک رؤیا، طبق آنچه که فروید گفته، یک روانپریشی انتقالی است که در آن، ما واقعیت را آنگونه که هست، نمی بینیم و در واقع تجربه ذهنی ماست که آن را تبدیل به واقعیت میکند. ولی وقتی شخصی که سراپای او را ترس و هراس فرا گرفته، می گوید: «مادر من یک شیر است، او مرا میخورد، و میبیند که شیر وارد می شود و می گوید: «یک شیر دارد می آید، و فکر می کند که یک شیر واقعی است، ما می گوییم که عقلش را از دست داده و دیوانه شده است. او دچار هذیان است و تصور می کند که مادرش شیر است و در عالم واقع، وحشت زیادی از مادرش دارد. در چنین وضعیتی چون ترس ذهنی او به واقعیت تـرس از مادرش شباهت دارد، متوجه میشویم که احساسات او بهنـوعی واقعیتـی را برای او ساختهاند و بر اساس چنین تصوری می تواند بگوید که مادرش یک شیر است. در این حالت میبینیم که همه دریافتهای حسی كودك و آنچه كه ما به آن احساس واقعيت مى گوئيم، بـ كلـي از بـين ر فتهاند.

درک خودشیفتگی یکی از کلیدهای درک رفتارهای غیرمعقول افراد است و ما برای اینکه کسی را بشناسیم، اگر واکنشهای نامعقول او را بررسی کنیم، متوجه میشویم که تا حد زیادی مبتنی بر پدیده خودشیفتگی است. روانکاوی و تحلیل یک انسان فوقالعاده خودشیفته، فوقالعاده دشوار است، چون او تقریباً غیرقابل دسترسی است، غالباً

نسبت به روان کاو واکنش منفی نشان می دهد و می گوید که او کندذهن، دشمن، حسود، احمق و امثال اینهاست تا با گفتن این حرفها از جلال و شکوه او کاسته نشود، چون حفظ تصویری که از خود ساخته، برایش جنبه حیاتی دارد، بنابراین روان کاوی چنین فردی باید بسیار دقیق و آهسته انجام شود. درجه خودشیفتگی افراد با یکدیگر تفاوت زیادی دارد. شما با آدمهای شدیداً خودشیفتهای مواجه می شوید که ذرهای دیوانگی و بی عقلی در آنها وجود ندارد، و با وجود ایس شما در میان افرادی که دیوانه نیستند، غیر از افراد فوق العاده خودشیفته، به کسانی برمی خورید که خودشیفتگی آنها چندان کمتر از آنها نیست، ولی می توانند با خویدشتن نگری، با مقایسه و با مشاهده دیگران متوجه خودشیفتگی شان بشوند. بدون تجربه خودشیفتگی توسط یک فرد خودشیفته و یا مشاهده آن در دیگرانی که دچار این مصیبت هستند، نمی توان از نظر تئوریک (نظری) درباره آن صحبت کرد، به شرط آنکه واقعاً نشانه های خودشیفتگی در فرد باشد و بیهوده به او برچسب نزنیم. بدون تجربه این عارضه، واقعاً نمی شود آن را احساس کرد و این کار، درست مثل آن است که درباره آن طرف کره ماه حرف بزنیم.

خودشیفتگی مسئلهای بسیار حیاتی و مهم در مراحل رشد بیشری است. در این زمینه می توان تمام تعالیم فلسفه ها و ادیان، از بودائی، یهودی، مسیحی و اسلام را گردآوری و خلاصه کرد و دید که چگونه همه آنها مطالب بسیار زیادی درباره غلبه بر خودشیفتگی (منیّت) بیان کرده اند. غلبه بر منیّت، آغاز همه عشقها و برادری هاست، چون انسان های خودشیفته، قبل از هر چیزی از یکدیگر دور می شوند.

خودشیفتگی همیشه با خود دوستی اشتباه می شود. در سنت فلسفی، این نکته را به روشنی در خواهید یافت که خودشیفتگی و خودمحوری به کلی با خود دوستی، عشق است و در عشق فرقی نمی کند که هدف عشق انسان چه کسی باشد، چون با عشق، انسانیت انسان تجلی پیدا می کند.

انسان باید رویکردی عاشقانه و مثبت نسبت به خود داشته داشته داشد. یک فرد خود محور کسی است که در حقیقت خود را دوست ندارد و به همین دلیل، انسان حریصی است. یک انسان حریص در مجموع کسی است که هرگز از هیچ چیزی احساس رضایت نمیکند. حرص همیشه نتیجه خشم عمیق است. انسان راضی، هرگز نسبت به قدرت، غذا یا هیچ چیز دیگری حرص نمیورزد. حرص همیشه به خاطر خالی بودن درون انسان است. به همین دلیل برای مثال با کسانی روبرو میشوید که بهشدت نگران یا افسرده هستند و به همین دلیل به شکلی وسواسگونه و بی اختیار، می خورند، زیرا در درون خود احساس خالی بودن می کنند.

اگر انسان واقعاً بخواهد پیشرفت و رشد کند، نخستین تلاش او باید تشخیص خودشیفتگی در خود باشد و خود را امتحان کند و ببیند که آیا خودشیفته هست یا نه. انسان به تدریج این ویژگی را تشخیص می دهد و یک گام کوتاه در جهت اصلاح آن برمی دارد و هر چه شناخت او بیشتر شود، بهتر است، ولی تشخیص و درمان خودشیفتگی در خود، کار دشواری است، زیرا انسان، خود قاضی خود است و به آنچه که فکر می کند، اعتقاد دارد، اما چه کسی باید اشتباهات او را تصحیح کند؟ چه

۱. من در کتاب انسان برای خویشتن، یک فیصل کامیل را به این اشتباه اختیصاص دادهام، ۱۹۴۷، صص. ۱۹۱۹–۱۴۱.

کسی می تواند به انسان نشان بدهد که اشتباه می کند؟ انسان اگر از دیدگاه خود به این قبضیه نگاه کند، آن را احساس نمی کند و هیچ راهنمایی ندارد.

همین وضعیت برای ورزشکاری که تمرین میکند، وجود دارد. یکی از نکات مهم برای ورزشکاران این است که اغلب اوقات آنها در ذهن خود متوجه نیستند که دارند تمریناتشان را درست انجام میدهند. به همین علت است که در آئینه به حرکات خود نگاه میکنند تا فقط بر اساس ذهنیتشان حرکت نکنند و متوجه بشوند که آیا حرکات را زیبا و صحیح انجام میدهند یا نه، زمانبندی شان برای هر حرکت، درست و کافی است و یا تندتر از آنچه که باید، حرکت میکنند؟ یک ورزشکار نمی داند ذهنا چگونه این چیزها را اندازه بگیرد. همین وضعیت هم در مورد حس ما از سرعت وجود دارد، یعنی اگر جسم دیگری را در اختیار نداشته باشیم که خود را با آن بسنجیم، متوجه نخواهیم شد که سرعت ما چقدر است.

در خودشیفتگی هم، فرد دیگر می تواند راهنما قرار بگیرد. ما به او چیزی می گوییم یا او می گوید، «ببین چه می گویم، ایسن کاملاً مزخرف است.» و آن وقت شما این حرف را باور می کنید، چون ایسن باور را دارید و یا چون به او علاقمندید. انسانها غالباً این کار را نمی کنند، ولی یک روان کاو می تواند این کار را بکند، به شرط آنکه اطلاعات کافی از خودشیفتگی خود داشته باشد. این یعنی کار و حرکت زنده برای غلبه برخودشیفتگی خود علیه برخودشیفتگی دود علیه کند، همان کسی می شود که مسیحیان به او قدیس و بودائی ها به او مرد روشن بین می گویند و یا اکهارت او را انسان می نامد، ولی ایس مهیم میرد روشن بین می گویند و یا اکهارت او را انسان می نامد، ولی ایس مسیر خرکت اوست، مسیر حرکت اوست.

## روانکاوی خود

سرانجام میخواهم به خودکاوی اشاره کنم. روانکاوی زمانی با موفقیت پایان میگیرد که فرد برای باقی زندگی، هر روز خود را تحلیل و روانکاوی کند. از این جنبه، خودکاوی، آگاهی فعالانه و مستمر از خود در سراسر زندگی است. خودکاوی یعنی آگاه بودن، افزودن بر آگاهی خود، آگاهی بر انگیزههای ناخودآگاه و از هر چیزی که در ذهن انسان، مهم و ضروری است، آگاه بودن از اهداف، تعارضات و تفاوتهایی که انسان با دیگران دارد. من فقط می توانم بگویم که شخصا هر روز صبح همراه با تمرین تمرکز و مدیتیشن، برای یکی دو ساعت، خودکاوی می کنم و بدون این کار، واقعا نمی توانم زندگی کنم، ولی ایس خودکاوی می توان انجام داد، مگر اینکه در مورد آن فوق العاده جدی باشیم و اهمیتی را که لازمه آن است، برایش قائل باشیم.

خودکاوی را نمی توان به عنوان سرگرمی، آن هم هر چند وقت یک بار یا وقتی که سر حال هستیم، انجام بدهیم. همه کارهایی که انسان به هنگام سرحال بودن انجام می دهد، خوب نیستند. اگر یک نوازنده پیانو فقط زمانی که حال خوشی دارد، تمرین کند، نوازنده خوبی نمی شود. انسان هرگز همیشه برای تمرین هر کاری سرحال نیست. اغلب موسیقی دانها، تمرین می کنند، چون باید این کار را بکنند. آنها می دانند که اگر زیاد تمرین نکنند، هرگز نخواهند توانست قطعهای از باخ را درست بنوازند.

در زندگی انسان کارهای زیادی هستند که اگر انسان بخواهد زندگی را جدی بگیرد، آنها را به دلیل اینکه در ذات خود لذت بخش هستند،

انجام نمی دهد، بلکه این کار را می کند، چون برای انجام سایر امور، ضرورت دارد.

من نمیخواهم این مسئله را به خودکاوی و تمرکز و مدیتیشن نسبت بدهم. این کارها مثل تمرین موسیقی نیستند، بلکه بر عکس، فعالیتهای دلپذیری هستند که دائماً بر لذت آنها افزوده می شود. خودکاوی به معنای دقیق کلمه، فعالیت بسیار ارضاکنندهای است. باید این کار را یاد گرفت و تمرین کرد و اگر کسی روانکاوی نشده باشد، ایس کار بسیار دشوارتر می شود. من معتقدم اگر کسی روانکاوی هم نشده باشد، می تواند این کار را انجام بدهد، مگر اینکه از مشکلات جدی تری رنج ببرد که آن وقت این کار برایش بسیار دشوار و تقریباً غیرممکن می شود، زیرا او بیش از حد گرفتار مسائل خود و مقاومتش در برابر خودکاوی، خیلی بیشتر از دیگران است.

نکته مهم اینجاست که اگر کسی بخواهد خودش را روان کاوی کند، مقاومت مبنایی او باید از بین برود، یعنی اگر در زندگی من چیزهایی وجود دارند که علیه آگاهی من عمل می کنند، یک مقاومت جمعی وجود دارد و بنابراین من نمی توانم خود را روان کاوی کنم، چون با دلیل تراشی، خود را قانع می کنم که این طور نیست، بنابراین ضرورتاً باید به این سئوال که عمق یا شدت مقاومت چقدر است، پاسخ بدهیم. همچنین باید در باره عوامل بسیار دیگری هم که ایس کار را ممکن می سازند، سئوال کنیم. برای مثال شرایطی که فرد در آن زندگی می کند و شدت اشتیاق او برای اینکه زندگی شادمانه تری داشته باشد.

اگر فرد قبلاً روان کاوی شده باشد، خودکاوی برایش آسان تر خواهـ د بود، مخصوصاً اگر روان کاوی فقـط روی مـسائل کـودکی فـرد متمرکـز نشده و کل زندگی و یا شاید کل هستی او را در بر گرفتـه باشـد، یعنـی

اینکه بپرسیم: او در کجای جاده زندگی ایستاده است؟ پیامدهای کاری که انجام می دهد، کدامند؟ اهداف اصلی او که عموماً ناخودآگاه هستند، کدامند؟ واقعاً چه اهدافی دارد یا واقعاً کدام اهداف را ندارد؟ اگر شما این نوع تحلیلها را داشته باشید، کارتان بسیار ساده تر خواهد شد. کتاب کارن هورنی درباره خودکاوی، کتاب جالبی است، ولی فکر نمی کنم چندان مفید باشد، چون او خودکاوی را بر اساس دانش روان کاوی خودش انجام داده است.

خودکاوی باید واقعاً ساده باشد و می تواند ساده باشد. شما همر روز نیم ساعت را به این کار اختصاص می دهید. در این فاصله می توانید قدم بزنید، هنگام راه رفتن فکر کنید و مثلاً به خود بگویید: «دیروز خسته بودم. خواب کافی داشتم، پس چرا خسته بودم؟، و بعد ممکن است كشف كنيد كه: «من واقعاً نگران بودم»، سپس ممكن است ادامه بدهيد و از خودتان بپرسید: «چرا نگران بودم؟» و بعد ممکن است متوجه شوید كه واقعاً خشمگين بودهايد. يا شايد سردرد داشتيد و از خودتان مى پرسىدىد ــ وقتى انسان سردرد دارد، همىشه اين را از خودش می پرسد\_ «از دست چه کسی عصبانی هستم؟» و اگر پاسخ این سئوال را دریافت کند، سردردش ناگهان از بین میرود. بعضی از سردردها هم از بین نمی روند، چون علل عضوی دارند. برای مثال، میگرن آشکارا در خشم سرکوب شده، عصبانیت و سرزنش دائمی پس رانده شده و همزمان با آن ایجاد تنش برای فرد ریشه دارد. بسیاری از بیماریهای روانتنی ٔ، همین کارکرد را دارند. برای روانکاوی خود نیازی نیست از خود سئوالاتی کلی چون «در کودکی من چه اتفاقی افتاده است» را بپرسید. هنگامی که سئوالات سادهای را از خود می پرسید و سعی

<sup>1.</sup> Karen Horney

<sup>1.</sup> Psychosomatic

می کنید بفهمید که حس واقعی تان چیست، همه چیز خود به خود برایتان پیش می آید. برای مثال با شخصی ملاقات می کنید و ممکن است از خودتان بپرسید: «واقعاً چه حسی نسبت به او دارم؟» شاید در خودآگاهتان بگویید که از آن فرد خوشتان می آید، اما در پس ذهنتان کمی تردید داشته باشید. در چنین وضعیتی خودکاوی بدین معناست که وقت بگذارید، آرامش داشته باشید و احساس واقعی تان را درباره او بررسی کنید. به این نکته توجه داشته باشید که برای درک این موضوع، باید آن را با احساساتتان تجربه کنید و از طریق فکر کردن، نمی توانید به نتیجه مطلوب برسید. شما از خود می پرسید: «واقعاً نسبت به او چه حسی دارم؟» و متوجه می شوید که از او خوشتان نمی آید و یا از او می ترسید. یا برعکس! بی خود و بی جهت از او خوشتان می آید، چون می ترسید. یا برعکس! بی خود و بی جهت از او خوشتان می آید، چون خنده رویی است، یا آدم مهمی است و شما تحت تأثیر عنوان او قرار خنده رویی است، یا آدم مهمی است و شما تحت تأثیر عنوان او قرار گرفته اید، یا دایی شماست و هرچه باشد برادر مادر شماست یا به هزار دلیل نامشخص دیگر.

حرف اصلی من این است که اگر انسان سعی کند خیلی ساده و صریح و به دور از پروژههای بزرگ و تئوریپردازیهای پیچیده، فقط روزی نیم ساعت، احساساتی را که در درون اوست و یا دیروز در او بوده است، بفهمد و درک کند، بهمرور خیلی چیزها را یاد میگیرد و مطلب دستگیرش می شود.

اغلب آدمها می گویند که برای چنین کارهایی وقت ندارند. اصل قضیه این است که اگر خودکاوی برای انسان به صورت امر مهمی درآید، برایش وقت پیدا می کند. وقتی کسی می گوید: «برای این کار وقت دارم» یعنی برای آن تصمیم گیری کرده است، ولی وقتی بهانه می آورد، یعنی آن کار برایش مهم نیست. اگر قرار باشد پول به دست

بیاورید، نمی توانید بگویید، «برای پیدا کردن شغل وقت ندارم»، چون می دانید که اخراج خواهید شد و چیزی برای خوردن نخواهید داشت، مگر اینکه پدر و مادرتان شما را نجات بدهند. ولی اگر پدر و مادری هم وجود نداشته باشد، کسی شما را نجات نخواهد داد. اگر می خواهید خودکاوی داشته باشید، آن را تمرین کنید و حوصله به خرج بدهید و آن وقت خواهید دید که خیلی چیزها اتفاق می افتد و شما هم مستقل تر و آزادتر خواهید شد، چون نیاز ندارید همه چیز را به عهده فرد دیگری بگذارید. مخزن وجود انسان به جای اینکه دائماً چکه کند، بهتر است همه چیز را تا آنجا که ظرفیتش اجازه می دهد، در خود نگه دارد.

نوشتن خاطرات درباره خودكاوي، آن را تا اندازهاي غيرزنده مىسازد. البته اگر فردى هر روز اين كار را انجام بدهد، شايد در مقطعى مفید باشد. به نظر من اینکه فردی رؤیاهایش را بنویسد و ببیند که واقعاً چه هستند، مفید خواهد بود. این کاری است که بعضی از روانکاوان انجام می دهند، یعنی به جای آنکه بیماران خود را روانکاوی کنند، بــه تحلیل و تفسیر رؤیاهای آنها میپردازند. انسان باید بتواند رؤیاهای خود را برای یک دوره بنویسد و شدیداً به تحلیل گران توصیه میکنم که ایس را تبدیل به یک رویه کنند تا بیمار بتواند هر ماه یک بار با شرح رؤیاهایش بیاید و از روان کاو بخواهد که در تفسیر رؤیاها کمکش کند. روان کاو بعد از دو ساعت کار با بیمار متوجه می شود که او کیست و دارد در باره چه چیزهایی، چه کسانی و چه موقعیتهایی صحبت می کند و آنگاه می تواند پیشنهاد نوشتن رؤیاهایش را به او بدهد. من فکر می کنم این روش خوبی است، چون بسیاری از افرادی که به کمک های فشرده و شدید نیاز ندارند، با این شیوه و با تحلیل رؤیاهایشان می توانند به خود کمک کنند. همچنین این امتیاز بزرگی است که فرد بـه روانکـاو خود وابسته نشود، بلکه همچنان روی یای خود بایستد.

## «تکنیک» روان کاوانه ـ یا، هنر گوش دادن

کلمه «تکنیک» در عین حال که به کارگیری قوانین هنرمندانه مربوط به یک هدف یا موضوع را شامل می شود، در معنا، تغییر ظریف، ولی بسیار مهمی کرده است. معمولاً تکنیک (فن) را در مورد قوانین مکانیکی که سر و کارشان با موجودات غیرزنده است، به کار می برند، در حالی که به هنگام سر و کار داشتن با موجود زنده، بهتر است به جای تکنیک، از کلمه «هنر» استفاده شود. به همین دلیل، مفهوم «تکنیک» روان کاوانه دچار نقص است، زیرا به یک موضوع غیرزنده ارتباط پیدا می کند و لذا نباید آن را برای بشر به کار برد.

ما اینک روی زمین محکم و امنی ایستادهایم و می توانیم قاطعانه بگوییم که روانکاوی فرآیند درک ذهن بشر، مخصوصاً بخش خودآگاه او و هنری شبیه درک شعر است و مثل همه هنرها، قوانین و هنجارهای خود را دارد:

- قانون اصلی برای انجام این هنر، تمرکنز کامل شنونده روی حرفهای گوینده است.
- در لحظه گوش دادن، هیچ چیز مهمی نباید در ذهن شنونده باشد، بلکه باید تا جایی که می تواند از نگرانی و نیز حرص و آز رها باشد.
- باید تخیل آزاد داشته باشد، زیرا این مهارت برای تمرکز کافی
   روی کلماتی که گوینده بیان میکند، لازم است.
- باید دارای قدرت و ظرفیت همدلی با دیگران باشد و آنقدر باتجربه باشد که بتواند تجربه دیگران را آنگونه احساس کند که گویی تجربه خودش بوده است.
- شرایطی که برای این همدلی فراهم می شود، بخشی کوچک و حیاتی از ظرفیت دوست داشتن انسانهاست. برای اینکه حرف کس دیگر را بفهمیم، لازم است که او را دوست داشته باشیم. این دوست داشتن جنبه شهوانی ندارد، بلکه احساس دست یاری به سوی او دراز کردن و غلبه بر ترس از دست دادن خود در صورت ایجاد صمیمیت با دیگران است.
- درک کردن و دوست داشتن، از یکدیگر تفکیک ناپذیرند. اگر آنها را جدا کنیم، فرآیند حسی و فکری ارتباط با دیگری را مختل کرده و دری را که به سوی درک از یکدیگر گشوده بودیم، میبندیم.

هدف از فرآیند روان کاوانه، درک تأثیرات و افکار ناخودآگاه (سرکوب شده) و آگاهی و درک ریشه ها و کارکردهای آنهاست.

قانون اصلی این است که به بیمار آموزش بدهیم هر چیزی را که می تواند، تا جایی که می تواند، بازگو کند و چیزی را جا نیندازد. در اینجا تأکید خاصی وجود دارد که بیمار از نظر اخلاقی موظف نیست همه چیز را بگوید و حتی حقیقت را هم نمی تواند نگوید. (روان کاو سرانجام متوجه خواهد شد که بیمار دروغ می گوید، زیرا از مهارت خاصی برخوردار است.)

تحلیل گر باید به همه سئوالاتی که درباره او مطرح می شوند و در نظام پزشکی آمده و صلاحیت او را نشان می دهد، از جمله سن، آموزش و خاستگاه اجتماعی پاسخ بدهد. در سایر موارد بیمار باید نشان بدهد آیا علاقه مشروعی نسبت به فهمیدن مطلبی دارد یا می خواهد شرایط روان کاوی را به نفع خود واژگونه کند (مثلاً به خاطر مقاومت).

رابطه درمانی را نمی توان با حال و هوای مکالمه مؤدبانه یا گفتگوی کوتاه، ارزیابی کرد، بلکه نکته مهم در جلسه روان کاوی، صراحت است. روان کاو نباید به هیچ وجه دروغ بگوید. او نباید سعی کند موجبات خوشنودی بیمارش را فراهم آورد یا به قصد تأثیر گذاری بر او سخنی بگوید، بلکه باید آرام و ساکت بنشیند و گوش بدهد و این به معنای آن است که روان کاو باید روی خود کار کند.

## كتابشناسي

- Akeret, R. U. "Reminiscences of Supervision with Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 11 (1975), pp. 461-463.
- Bacciagaluppi, M. (1989) "Erich Fromm's Views on Psychoanalytic 'Technique,'" in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: Academic Press, Vol. 25 (No. 2, April 1989), pp. 226-243.
- ----.1991: "More Frommian themes: core-to-core relatedness and 'there is nothing human which is alien to me.'" Paper presented at a Workshop on Frommian Therapeutic Practice, August 30-September 1, 1991, in Verbania-Pallanza, unpublished typescript, p. 11.
- ——.1991a: "The Clinical Fromm: Patient's Change. Introduction," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: William Alanson White Institute, Vol. 27 (No. 4, October 1991), p. 579f.
- ——.1993: "Ferenczi's Influence on Fromm," in L. Aron and A. Harris, eds., *The Legacy of Sándor Ferenczi*, Hillsdale and London: Analytic Press, 1993, pp. 185–198.
- ----.1993a: "Fromm's Views on Narcissism and the Self," in J. Fiscalini and A. L. Grey, eds., Narcissism and the Interpersonal Self, New York: Columbia University Press, 1993, p. 91-106.
- Bacciagaluppi, M., and Biancoli, R. "Frommian Themes in a Case of Narcissistic Personality Disorder," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, Vol. 29 (1993), pp. 441–452.
- Biancoli, R. (1987) "Erich Fromms therapeutische Ann Nherung oder die Kunst der Psychotherapie," in L. von Werder, ed., Der unbekannte Fromm: Biographische Studien (Forschungen zu Erich Fromm, Vol. 2), Frankfurt: Haag + Herchen, 1987, pp. 101-146.

- ——.1992: "Radical Humanism in Psychoanalysis," in Contemporary Psychoanalysis, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, Vol. 28 (1992), pp. 695–731.
- Burston, D. The Legacy of Erich Fromm, Cambridge (Mass.) and London: Harvard University Press, 1991.
- Chrzanowski, G. (1977) "Erich Fromm," in G. Chrzanowski, "Das psychoanalytische Werk von Karen Horney, Harry Stack Sullivan und Erich Fromm," in Kindlers "Psychologie des 20. Jahrhunderts." Tiefenpsychologie, Vol. 3: Die Nachfolger Freuds, ed. by von D. Eicke, Zürich: Kindler Verlag, 1977/Weinheim: Beltz Verlag, 1982, pp. 368–376; engl.: "The Work of Erich Fromm. Summing and Evaluation," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 17 (1981), pp. 457–467.
- -----.1993: "Erich Fromm (1900–1980) Revisited." Reviews of E. Fromm, The Art of Being and The Revision of Psychoanalysis, in Contemporary Psychoanalysis, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, Vol. 29 (1993), pp. 541–547.
- Cortina, M. "Erich Fromm's Contribution to Relational Perspectives in Psychoanalysis," typescript 1992, p. 24.
- Crowley, R. M. "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 17 (1981), pp. 441-445.
- Elkin, D. "Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 17 (1981), pp. 430-434.
- Epstein, L. "Reminiscences of Supervision with Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 11 (1975), pp. 457-461.
- Feiner, A. H. "Reminiscences of Supervision with Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 11 (1975), p. 463f.
- Freud, S. The Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud (S. E.), Vol. 1-24, London: Hogarth Press, 1953-1974.
- ---.1900a: "Dream Interpretation," S. E. Vols. 4 and 5.
- ——.1919a: "Advances in Psycho-Analytic Therapy," S. E. Vol. 17, pp. 157–168.
- ----.1927c: "Analysis Terminable and Interminable," S. E. Vol. 23, pp. 209-253.

- Fromm, E. 1947a: Man for Himself: An Inquiry into the Psychology of Ethics, New York: Rinehart, 1947.
- ----.1951a: The Forgotten Language: Introduction to the Understanding of Dreams, Fairy Tales and Myths, New York: Rinehart, 1951.
- -----.1956a: The Art of Loving, (World Perspectives, Vol. 9, planned and edited by Ruth Nanda Anshen), New York: Harper and Row, 1956.
- ——.1960a: Psychoanalysis and Zen Buddhism, in D. T. Suzuki and E. Fromm Zen Buddhism and Psychoanalysis, New York: Harper and Row, 1960, pp. 77-141.
- ——.1964a: The Heart of Man: Its Genius for Good and Evil (Religious Perspectives, Vol. 12, planned and edited by Ruth Nanda Anshen), New York: Harper and Row, 1964.
- ——.1966f: and Richard I. Evans: Dialogue with Erich Fromm, New York: Harper and Row, 1966.
- ----.1966k: "El complejo de Edipo: Comentarios al 'Analisis de la fobia de un niño de cinco años," in Revista de Psicoanálisis, Psiquiatría y Psicologíia, México, No. 4 (1966), pp. 26-33; engl.: "The Oedipus Complex: Comments on 'The Case of Little Hans," in E. Fromm, The Crisis of Psychoanalysis (1970a), pp. 88-99.
- ----.1970a: The Crisis of Psychoanalysis, Essays on Freud, Marx and Social Psychology, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1970.
- -----. 1970c: "The Crisis of Psychoanalysis," in E. Fromm, The Crisis of Psychoanalysis (1970a), pp. 9-41.
- ----.1973a: The Anatomy of Human Destructiveness, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1973.
- ——.1979a: Greatness and Limitations of Freud's Thought, New York: Harper and Row, 1980.
- ----.1989a: The Art of Being, New York: Crossroad / Continuum, 1992.
- ——. 1991c: "Causes for the Patient's Change in Analytic Treatment," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: William Alanson White Institute, Vol. 27 (No. 4, October 1991), pp. 581–602.

- Funk, R. "Fromm's approach to psychoanalytic theory and its relevance for therapeutic work," in Institutio Mexicano de Psicoanalisis, ed., El caracter social, su estudio, un intercambio de experiencias, Coyoacán 1972, pp. 17-43.
- Gourevitch, A. "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 435-436.
- Grey, A. (1992) "Society as Destiny: Erich Fromm's Concept of Social Character," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: Academic Press, 1992, Vol. 28, pp. 344–363.
- ——.1993: "The Dialectics of Psychoanalysis: A New Synthesis of Fromm's Theory and Practice," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, 1993, Vol. 29, pp. 645–672.
- Horney, K. Self-Analysis, New York: W. W. Norton, 1942.
- Horney Eckardt, M. (1975) L'Chayim. Review of Bernhard Landis and Edward S. Tauber, eds., "In the Name of Life. Essays in Honor of Erich Fromm," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: Academic Press, 1975, Vol. 11, pp. 465-470.
- ——.1982: "The Theme of Hope in Erich Fromm's Writing," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1982, Vol. 18, pp. 141–152.
- ——.1983: "The Core Theme of Erich Fromm's Writings and Its Implications for Therapy," in *Journal of the American Academy of Psychoanalysis*, New York: John Wiley & Sons, 1983, Vol. 11, pp. 391–399.
- ---.1992: "Fromm's Concept of Biophilia," in Journal of the American Academy of Psychoanalysis, 1992, Vol. 20, pp. 233-240.
- Jung, C. G. Memories, Dreams, Reflections, ed. by Aniela Jaffé, New York: Pantheon Books, 1963.
- Kretschmer, E. Körperbau und Charakter, Berlin: Springer Verlag, 1921.
- Kwawer, J. S., (1975) "A Case Seminar with Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, Vol. 11 (1975), pp. 453-455.
- ——.(1991) "Fromm on Clinical Psychoanalysis," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: William Alanson White Institute, 1991, Vol. 27, pp. 608–623.
- Landis, B. (1975) "Fromm's Theory of Biophilia—Necrophilia. Its Implications for Psychoanalytic Practice," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: Academic Press, 1975, Vol. 11, pp. 418–434.

- ——.(1981) "Fromm's Approach to Psychoanalytic Technique," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 537–551.
- ----.(1981a) "Erich Fromm," in The William Alanson White Institute Newsletter, New York, No. 1, Winter 1981, Vol. 15, pp. 2-4.
- Lesser, R. M. "Frommian Therapeutic Practice," in Contemporary Psychoanalysis, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, 1992, Vol. 28, pp. 483-494.
- Luban-Plozza, B., and Egle, U. "Einige Hinweise auf die psychotherapeutische Einstellung und den Interventionsstil von Erich Fromm," in *Patientenbezogene Medizin*, Stuttgart/New York, 1982, Vol. 5, pp. 81–94.
- Marx, K. "Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung," in K. Marx and F. Engels, *Historisch-kritische Gesamtausgabe* (= MEGA). Werke—Schriften—Briefe, im Auftrag des Marx-Engels-Lenin-Instituts Moskau, published by V. Adoratskij, 1. Abteilung: SNmtliche Werke und Schriften mit Ausnahme des Kapital, zit. I, 1-6, Berlin 1932; MEGA I, 1, 1, pp. 607-621.
- Nietzsche, F. "Sprüche und Pfeile," in F. Nietzsche, Götzendämmerung.
- Norell, M. (1975) "Reminiscences of Supervision with Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1975, Vol. 11, p. 456f.
- ——.(1981) "Wholly Awake and Fully Alive," in *Contemporary Psychoanalysis*, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 451-456.
- Nyanaponika Mahathera, The Heart of Buddhist Meditation, New York: Samuel Weiser, 1973.
- Reich, W. Charakteranalyse: Technik und Grundlagen, Wien: Verlag für Sexualpolitik, 1933.
- Schecter, D. E. (1971) "Of Human Bonds and Bondage," in B. Landis and E.S. Tauber, eds., In the Name of Life: Essays in Honor of Erich Fromm, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1971, pp. 84-99.
- ——.(1981) "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 445-447.
- ——.(1981a) "Contributions of Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 468–480.

- ---. (1981b) "On Fromm," in The William Alanson White Institute Newsletter, Vol. 15 (No. 1, Winter 1981), p. 10.
- Sheldon, W. H. The Varieties of Temperament, New York/London: Harper and Brothers, 1942.
- Silva Garcia, J. (1984) "Notes on Psychoanalysis and the Selection of Candidates for Training." Paper presented to the IV. Conferencia Cientifica de la Federación Internacionales de Sociedades Psicoanalísticas, Madrid 1984, p. 18.
- ----.(1990) "Dreams and Transference," in American Journal of Psychoanalysis, New York (1990), Vol. 50, pp. 203-213.
- Skinner, B. F. Beyond Freedom and Dignity, New York: Knopf, 1971. Spengler, O. Untergang des Abendslandes, 2 Vols., Munich 1918 and 1922.
- Spiegel, R. (1981) "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 436-441.
- ——.(1983) Erich Fromm. Humanistic Psychoanalyst 1900–1980. Presentation to the 40th anniversary of the William Alanson White Institute, New York 1983, p. 5.
- Tauber, E. S. (1959) "The Role of Immediate Experience for Dynamic Psychiatry. The Sense of Immediacy in Fromm's Conceptions," in *Handbook of Psychiatry*, New York 1959, pp. 1811–1815.
- ——.(1979) "Erich Fromm: Clinical and Social Philosopher," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1979, Vol. 15, pp. 201–213.
- ----.(1980) Fromm-The Man: Presentation in Honor of Erich Fromm at the William Alanson White Institute, New York, June 18, 1980, p. 3.
- ----.(1981) "Symbiosis, Narcissism, Necrophilia—Disordered Affect in the Obsessional Character," in *Journal of the American Academy of Psychoanalysis*, New York (1981), Vol. 9, pp. 33-49.
- ——.(1981a) "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 448–449.
- -----. Psychoanalysis, New York: William Alanson White Psychoanalytic Society, 1982, Vol. 18, pp. 119–132.
- ----.(1988) "Exploring the Therapeutic Use of Counter-transference Data," in *Essential Papers On Counter-transference*, ed. by B. Wolstein, New York: New York University Press, 1988, pp. 111-119.

- Tauber, E. S., and Landis, B. "On Erich Fromm," in B. Landis and E. S. Tauber, eds., In the Name of Life: Essays in Honor of Erich Fromm, New York: Holt, Rinehart and Winston, 1971, pp. 1-11.
- Werder, L. von, Alltägliche Selbstanalyse: Freud-Fromm-Thomas, ed. L. von Werder, Weinheim: Deutscher Studien Verlag, 1990, p. 239.
- Whitehead, A. N. The Function of Reason, Boston: Beacon Press, 1967.
- Witenberg, E. G. "Tribute on Erich Fromm," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 449-450.
- Wolstein, B. "A Historical Note on Erich Fromm: 1955," in Contemporary Psychoanalysis, New York: Academic Press, 1981, Vol. 17, pp. 481-485.

## نمايه

اسكيزوفرني، ۴۶، ۷۸، ۷۹، ۱۸ ۸۴ التذال، ۴۳ التكار، ۴۱ احساس بی اعتمادی، ۲۶ آسیب روانی، ۲۷، ۵۸، ۵۹ اشيبگل. آر، ۶ احساس حقارت، ۶۷، ۱۶۳ اشعه ایکس، ۷۰، ۷۲، ۷۷، ۱۲۸ احساس رضایت، ۱۵۵، ۱۹۴، ۱۹۸، اصلاحطلب، ۶۱ احساس قدرت، ۶۵، ۲۵۱ اضطراب، ۲۵، ۴۶، ۱۵۰، ۱۸۶، ۱۹۵، احساس مجرمانه، ۶۳ احساس ناامني، ٢٩ اطاعت محض، ٢١٣ احساس نيمه غريزي، ۶۵ اعتبار، ۱۹، ۵۸، ۹۶، ۱۳۴ احساسات پلید، ۲۰ اعتماد به نفس، ۶۷، ۱۱۹، ۱۵۸، ۲۲۸، احساسات خيرخواهانه، ٢١ احساسات عاشقانه، ۲۰ اعتباد، ۵۶ احساسات غيرمنطقي، ١٩ افراط، ۲۲، ۲۵۲ اخلاقگرایی، ۴۷ افسردگی، ۲۴، ۲۵، ۴۶، ۸۱، ۱۰۲، آرامش خاطّر، ۴۹ 771, 171, 277, 277 اردوگاه اسرای جنگی، ۲۶ اکهارت. میستر، ۵۳، ۹۴، ۲۵۷ ارزشگذاری، ۵۴ آگاهی، ۱۵، ۱۶، ۱۷، ۴۱، ۵۵، ۵۵، ازدواج، ۲۶، ۷۶، ۱۰۶، ۱۱۰، ۱۱۲، 33. · V. TV. QP. VP. PP. XTI. ۱۲، ۱۸، ۱۲، ۲۶، ۲۶، ۲۶، 471, 471, 421, PVI, AAI, ۸۶۱، ۷۱، ۱۷۱، ۲۷۱، ۳۷۱، , 777, 777, 777, 777, 371, 671, 1A1, 6A1, PA1, ۱۹۰، ۱۹۵، ۱۹۷، ۱۹۹، ۱۲۰ PTT, TTT, TTT, NOT, POT, TRT 777, 767 اگلس. يو، ۶ استىداد، ۷۴، ۲۲۷ الكين، ٥ الگوی رفتاری، ۵۸ استنباط، ۱۶، ۱۸، ۱۵۷

تثبیت وابستگی، ۱۹ انتقاد، ۵۶، ۵۷، ۶۱، ۱۵۹، ۱۸۷، ۲۲۹، تجربه آسیبرساننده، ۲۷، ۲۹ تجربه ذهنی، ۵۷، ۱۰۱، ۲۵۳، ۲۵۴ تحلیل، ۸ ۱۲، ۱۲، ۲۸، ۳۳، ۴۵، ۴۷، 42 O2 46 O11 311 211 ۵۲۱، ۲۷۱، ۳۰۱، ۳۳۳، ۱۳۷، ۸۶۱، ۲۵۱، ۳۵۱، ۱۵۹، ۹۶۱، 191, 791, 691, 4•7, 717, 777, X77, • 77, 777, 767, ለዕን, ነጻን تحلیل شونده، ۸ ۱۲۳، ۱۳۹، ۱۵۵، تحلیل گر، ۸ ۱۲، ۳۰، ۳۳، ۲۴، ۸۳، • 7, 7 7, 6 7, 8 7, V 7, K 7, P 7, .0, 771, 671, 871, 171, 771, 771, 701, 601, .21, 711, 411, 677, 687 تحمل، ۴۴، ۵۹، ۶۸، ۸۱، ۹۱، ۹۳، 7.1, X71, 761, XX1, P77, 70. ,778 تحول، ۵۵، ۲۱۴، ۲۱۵ تخریب، ۲۷، ۳۰، ۳۹، ۹۰، ۹۰، ۱۰۸ تخلیه هیجانی، ۱۷، ۱۸ ترحّم، ۴۶ ترس از مرگ، ۴۶ ترس حقیقی، ۳۵ ترغبب، ۵۶ تسلط، ۶۵، ۱۰۲، ۱۲۳ تشخیص، ۱۶، ۴۰، ۴۳، ۵۷، ۶۲، ۱۷، ۲۷، ۳۰۱، ۵۰۱، ۱۱۶، ۱۲۴، ۵۰۱، 101, 771, 017, 177, 207 تشویق، ۳۴، ۴۰، ۱۲۲، ۱۴۲، ۲۱۹،

تظاهر، ۱۸۹، ۲۱۸

۲۵. انتقال، ۸ ۵۹، ۷۰، ۷۶، ۸۰ ۸۳ ۱۱۱، 701, 201, VOI, A01, P01, ·21 انتقال متقابل، ۱۵۶، ۱۶۰ انجيل، ٥٥، ۶۶، ١٣٧ انحراف، ۲۲، ۲۵، ۶۳، ۶۷، ۹۶، ۱۵۱، 491, PPI, NIY اندوه، ۶۶، ۷۸ ۱۶۹، ۱۸۵، ۲۱۶، 774 انسان سازمانی مدرن، ۲۹ انسان منزوی، ۲۹ انکار، ۲۲، ۱۲۹، ۱۵۰، ۱۹۲ انگېزه، ۲۱، ۶۴، ۲۷، ۹۴، ۱۲۱، ۱۴۲، 271, 217, 777 اهمیت داشتن، ۶۵ اینشتین، ۶۲ ايوانس. آي، ٧ بازدهی بهینه، ۵۵ بالغ، ۹، ۲۲، ۳۳، ۲۴، ۸۰ بخت آزمایی ژنها، ۶۸ بدبینی، ۲۷، ۶۵ بدخيم، ٣، ٢٠، ٢٣، ٣١، ٣٢، ۶۶ برستون. دی، ۶ برلین، ۵۸، ۱۲۱، ۱۲۵ بهداشت روانی، ۵۶، ۲۳۰ بيانكولي. أر، ع بی علاقگی، ۳۰، ۱۱۶، ۱۲۵، ۱۹۹ بىقرارى، ٥ بینش تحلیلی، ۵۰ بی هدفی، ۲۵ يارادوكسيكال، ٣٠ یش آگهی، ۴۸ پیشآگاهی مرضی، ۱۵ تابو، ۵۷

تعارض ادیبی، ۲۰ خودآگاه، ۱۲، ۱۷، ۲۲، ۳۳، ۲۹، ۵۸، تعامل، ۵، ۱۲۳، ۱۲۴ 13, 73, 14, 771, 181, 111, تغيير دين، ۶۰ 791, 177, 777, 677, 877, 787 تفريط، ٣٢ خودآگاهي، ۵۵، ۲۳۵ تفکر، ۱۹، ۲۱، ۴۰، ۵۳، ۵۵، ۶۹، ۶۸ خودشناسی، ۵۳، ۵۵ خودشیفتگی، ۱۹، ۲۰، ۲۹، ۳۱، ۹۳، ۸۰۱، ۱۱۱، ۱۲۸، ۲۳۱، ۱۳۸، P\*1, 721, P•7, 277, V77, 27. 62. • N VII, 777. 677. 277, 777, 777, P77, 107, تقابل، ۳۲، ۳۳، ۲۴ 707, 707, 707, 007, 207, 707 تقویت نفس، ۳۲ خوش باوری، ۶۸ تکنیک روانکاوانه، ۷ خيال ير دازي، ۲۶، ۶۳، ۱۹۲ تکنیک روانکاوی فروم، ۷ درمان معلول، ۱۸ تمایل شدید جنسی، ۱۹ درمانگر، ۵، ۸، ۱۰، ۴۴، ۴۶، ۴۷، توبینگن، ۱۰،۹ دغلکاری، ۴۵ توجیه، ۴۳، ۱۲۷، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۴۳، 184 ,104 ,141 دلسوزی، ۴۶ دیگر آزاری، ۴۶، ۱۴۷، ۱۲۹، ۱۵۱ تولید مثل، ۵۴ توهم، ٤٣ رؤيا، ٢٣، ٧٠، ١٢٧، ١٥٢، ١٤١، ١٤٢، ثبات روانی، ۱۹ 791, 691, 991, 191, 111, جرم، ۹۷ **۴۷۱، ۱۸۱، ۲۸۱، ۳۸۱، ۲۸۱،** جرمشناسی، ۶۱ ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۵ جسارت، ۱۳ 291, 9.7, 717, 707 جنگ جهانی اول، ۶۲، ۸۲ رابطه جنسی، ۱۰۶، ۲۴۲ جنگ ویتنام، ۶۰، ۶۲ رابطه عاطفي، ٢٥ جوامع پدرسالار، ۶۵ رادیکال، ۶۲ چهارچوب نظری، ۱۴ رشد، ۶۸، ۶۹، ۷۹، ۸۶ ۷۸ ۸۸ ۹۰، حافظه، ۵۴، ۲۲۳ 1P, 7P, QP, VP, W·1, 4·1, حق حضانت، ۶۵ ۹۰۱، ۷۰۱، ۸۰۱، ۱۰۸، ۲۱، حقّهبازی، ۱۶، ۹۳، ۲۳۴ 101, 701, 101, 421, 417, حوصله، ۲۲، ۲۶۲ 217, 777, 777, 667, 267 حیای ساختگی، ۵۰ رضایت، ۶۶، ۱۵۳ خلق و خو، ۳۸ رکود، ۹۶ خلق و خوی مادرزادی، ۶۸ رم باستان، ۶۵ خودآزاری، ۲۶، ۱۲۶، ۱۵۱، ۱۷۸ رنجهای روحی، ۸

روانپریشی، ۱۹، ۳۱، ۵۷، ۸۷، ۱۶۵، 177, 707, 707 روانیزشک، ۴۱، ۴۲، ۸۴ روان درمانی، ۲۶، ۲۳، ۴۱، ۷۶، ۴۸ روانرنجوری، ۹، ۱۰، ۱۴، ۱۹، ۲۳، \*\*, \*\*, \\*\*, \\*\*, \*\*, *\\**\*, *\\** 77, 77, VT, AT, PT, 77, P1, 7K VK 171, • 77, V77 روانشناسی، ۹، ۵۶، ۷۸، ۹۱، ۹۲، 101, 177, 101 روان کاوان طرفدار مکتب فروید، ۷۳ روانکاوی، ۳، ۵، ۶، ۷، ۸ ۹، ۱۰، 11, 71, 71, 61, 21, 11, 11, ۱۹، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۰، ۲۰، ۲۲، ۲۲، 77, 77, 17, 17, 77, 77, 27, V7, P7, · O, 10, 70, 00, 20, NG. +3, 73, 73, P3, +V, 1V, 74, 44, 64, 34, 1A 1A 12 ON 7P. 2.1. 011, 771, ۵۲۱، ۲۹۱، ۳۰۱، ۱۳۱، ۲۳۱، ۳۲۱، ۵۳۱، ۶۳۱، ۷۳۲، ۸۳۱، ١٣١، ١٩١، ١٩٢، ١٩٢، ١٩٩، .01, 101, 701, 701, 701, ۵۵۱، ۱۵۷، ۱۵۵، ۱۶۰، ۱۶۱، ٠٧١، ١٧١، ٤٧١، ٩٧١، ١٨١، ۲۸۱، ۴۸۱، ۷۸۱، ۱۹۱، ۱۹۱، ۵۶۱، ۲۰۲، ۷۰۲، ۸۰۲، ۹۱۲، ۸۱۲، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۲۲، ۳۲۲، 677, 777, 677, 277, 767, 007, NOT, P07, +27, 727, 777, 677

> روشهای تشخیصی درمانی، ۸ ریچارد، ۷ ریسک کردن، ۴۴، ۲۰۰

زبان سمبلیک، ۴۴ زندهگرایی، ۲۱، ۳۱، ۳۹ زیستشناسی، ۵۵ ساختار شخصیتی، ۲۷، ۳۰، ۶۶ سانتى مانتالىسى، ۴۶، ۴۸ سرزندگی، ۲۸، ۲۹، ۴۹، ۷۹، ۹۷ سرزنش، ۴۷، ۶۱، ۶۸، ۹۴، ۸۸، ۲۶۰ سرکوب، ۱۷، ۱۹، ۵۸، ۷۱، ۷۳، ۱۰۵، ۵۱۱، ۱۱۱، ۷۲۱، ۲۲۱، ۵۱۱ 761, 771, 771, VVI, PVI, ۵۳۲، ۳۳۲، ۸۳۲، ۰۶۲، ۴۶۲ سل، ۷۲، ۱۲۱، ۱۲۲ سلامت روانی، ۱۸ سولیوان. هری استاک، ۹، ۴۰، ۴۶، VV. AV. PV. +A. 2+1, VOI سیگار کشیدن، ۵۶ سيلوا گارسيا. جي، ۶ شارژ انرژی، ۳۰ شجاعت، ۲۸، ۲۲۰، ۲۲۴ شخصیت، ۲۱، ۲۲، ۲۷، ۳۰، ۲۱، ۲۲، PT. 07. 00. PO. TV. NV. · N.

...خصیت، ۲۱، ۲۲، ۲۷، ۳۰، ۳۱، ۲۳ ۱۳، ۲۵، ۵۵، ۱۵، ۲۷، ۲۷، ۲۰ ۱۸، ۵۸، ۱۳، ۲۰، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۲، ۲۱، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲،

> شرارت آمیز، ۲۱ شرمساری، ۲۶ شرمندگی، ۴۹ شقاوت، ۶۰ شکتر، ۶

> > \* 2 -

شکست، ۱۵، ۴۰، ۴۸، ۱۱۰، ۱۴۲، ۱۴۲، ۱۴۴، ۱۸۳، ۱۸۳، ۲۱۸، ۲۱۶، ۲۱۶ ۲۱۶، ۲۱۸، ۲۱۸ شکنجه، ۲۴، ۲۸، ۲۸، ۱۲۴، ۱۴۶ ٨٧، ٠٨ ٤٨ ٢٩، ٣٩، ٣٠١، ٥٠١، ۶۰۱، ۲۵۱، ۲۷۱، ۳۳۱، ۲۳۱، 151, 105, 104, 101, 175, ۲۶۲، ۱۷۷، ۱۷۸، ۲۸۱، ۲۸۱، 017, 777, 077, 077, 707 فرویدی کلاسیک، ۵۶ فریبکاری، ۱۶ قرون وسطى، ٥٣، ٩٥ کتک زدن، ۶۶ کراولی، ۵ کروموزومها، ۳۸ كمونيسم، ٤٣ کودکی، ۱۴، ۱۵، ۳۳، ۳۳، ۵۸، ۶۵ 28, 48, P8, ·V, IV, 7V, TV, ۷۵۲، ۸۵۲، ۷۷۲، ۱۸۲۰ ۸۲۲، 75. ,709 کورتینا، ۶ گارمر، ۱۰ گزافه گویی، ۸ گستاخی، ۶۸ گورويچ. آ، ۵ لاندیس. برنارد، ۶، ۹، ۹۰ لذت، ۲۱، ۲۹، ۵۴، ۶۶، ۷۸، ۱۰۰، ۱۱۱، ۱۲۷، ۱۶۸، ۵۶۱، ۵۰۲، V.7, 077, 277, 177, 707, P07 لسر، ۶ لفّاظي، ١٥ لوبان يلوززا. بي، ۶ لوكارنو، ٩ ليبرال، ۶۱ ماده مخدر، ۵۶ مالكيت خوشخيم، ۶۶ محست، ۲۵ مخالفخوانیهای نفس، ۱۵

شناخت، ۸، ۳۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۱۵۱، ۱۶۰، ۱۸۲، ۱۸۲، ۱۳۲، ۱۳۲، 705,749 شهامت، ۵۰، ۲۱۴ عذرخواهي، ۶۸، ۲۱۹ عزّت نفس، ۶۶ ۲۱۷ عشق، ۱۶، ۲۸، ۲۹، ۴۶، ۶۵، ۶۶، ۸۸، ۷۵۱، ۵۶۱، ۱۷۳، ۸۸، ۲۰۷، 717, 117, 207 عصیان، ۶۵ عقده ادیب، ۷۴، ۷۸ عکسبرداری از ذهن، ۷۲ عواطف، ۱۷، ۲۱، ۲۲، ۲۴، ۸۴ ۱۴۷، \* 175, XTY عوامل سرشتی، ۳، ۱۵، ۲۶، ۲۸، ۳۷، 17, PT, +7, TV, 4V, VV عوامل غریزی، ۳۸ عوامل محیطی، ۳۸، ۷۳ عوامل وراثتي، ٧٣ غرور، ۶۶، ۹۴، ۱۱۰ غریزه مرگ، ۱۶، ۱۲۶ فانک. آر، ۶، ۱۰ فاینر، ۵ فرنچی، ۶۳ فرهنگ عامه، ۷۴ فروم. اریک، ۱، ۵، ۶، ۷، ۹، ۱۰، ۲۰، 123, 201, 141, 141, 211, 211, ٧٩١، ٢٠٢، ٣٠٢، ٥٠٢، ٩٠٢، ٧٠٢، ١١٠، ١٢، ١٢، ١٢، ١٢، 177, 917 فروید. زیگموند، ۳، ۷، ۱۰، ۱۳، ۱۴، ۵۱، ۱۶، ۱۷، ۱۹، ۲۱، ۲۲، ۲۴، ۶۲، ۱۳، ۲۳، ۲۳، ۸۳، ۵۶، ۶۵، VO, NO, 19, 79, 49, 49, Vg,

AR. PR. 14. TV. QV. RV. VV.

نفوذ، ۵۸، ۱۰۸، ۱۲۳، ۲۲۹، ۲۴۹ نورل، ۶ نیروگذاری روانی، ۳۱ نیمه هوشیاری، ۵۴ نیویورک تایمز، ۴۳ هامبورگ، ۲۲، ۲۱۰ هانس کوچولو، ۷، ۶۴ همدلی، ۵، ۸ ۶۶، ۶۸، ۱۳۰، ۱۶۶، 717, 717, 727 همراهی، ۸، ۴۶، ۴۷، ۴۹، ۶۸، ۲۱۲، 714 همرنگ جماعت شدن، ۲۹ همه چیزدان*ی*، ۷ هورنی اکارت. ام، ۵، ۱۰۶، ۲۶۰ هيتلر، ٣٩، ١٥۶ هيوز، ٩ وابستگی به مادر، ۲۰، ۳۹ وابستگی شدید، ۱۹، ۲۰، ۱۳۶ وایس روی، ۲۴ واپسگرایی ضعیف، ۲۱ والدين، ۶۴، ۶۵، ۶۷، ۴۷، ۷۵، ۹۸، 7.1, 4.1, 491, 777 وايتنبرگ. اي. جي، ۶ وسواس تكرار، ٥٨ ولشتاين. بي، ۶ ویرانگری، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۹، ۱۲۰ يو حنا، ۵۵ يونان باستان، ٥٣

مدیریت، ۵۴، ۵۷، ۹۹، ۱۳۱، ۱۲۶، 108 مرحله ادیبی، ۲۰ مردهگرایی، ۲۰، ۲۱، ۳۰، ۲۱، ۳۹ مسئولیت، ۶۴، ۷۷، ۷۷، ۹۸، ۹۲، ۹۳، 4P, 071, VOI, 0VI, NIY مصرفگرایی، ۵۸ معنای زندگی، ۲۲، ۲۰۴، ۲۳۳ مفاهیم انتزاعی، ۸ مکتب فکری، ۲۱ مسنگر، ۲۳ مهارت، ۲۸، ۱۲۹، ۱۸۲، ۲۶۴، ۲۶۵ مواد مخدر، ۵۶ موانع ذهنی، ۱۴ موجود اجتماعي، ۶۳ موسیقی، ۲۲، ۲۳، ۱۹۶، ۲۰۵، ۲۰۶، 777, 877, 777, 907 موفقیت، ۱۵، ۴۰، ۴۲، ۱۰۸، ۱۴۲، 701, . 77, 177, 107 موهومات، ۴۵ ناخوداًگاه، ۱۲، ۱۷، ۲۲، ۳۳، ۵۵، ۵۸ 13, 04, 74, 78, 111, 171, 771, 771, 181, 771, 071, 771, 771, 177, 777, 777, ۵۲۲, ۲۲۲, ۷۲۲, ۸۵۲, ۰۶۲, ۴۶۲ نشاط، ۴۹ نظام کیفری، ۶۱ نظریهپردازی، ۴۰ نفس، ۱۴، ۱۵، ۱۹، ۲۱، ۲۲، ۱۱۰، 741, 7.7, 777, 777, .07

اریک فروم می نویسد: " من طرفدار پر و پا قرص روان کاوی هستم و هنگامی که از آن انتقاد می کنم، به عنوان مخالف سخن نمی گویم، بلکه برعکس، به این دلیل به روان کاوی خرده می گیرم که معتقدم رویه هایی که در روان کاوی و روان درمانی مورد استفاده قرار می گیرند، در مجموع از مسیر اصلی خود منحرف شده اند.
روان کاوی به معنای درمان نیست، بلکه از طریق آن می توان به فرد کمک کرد که آزادی درونی خود را شکوفا کند".

هر چند بسیاری تصور می کنند اریک فروم یک مفسر و تحلیلگر برجستهٔ اجتماعی است، اما او بیش و پیش از هر چیز، یکی از روان کاوان بزرگ دوران ماست. این نوشته ها که پس از درگذشت او منتشر شده اند، حاوی دو جنبه از تفکر فروم هستند و بیانگر آنند که فروم در عین حال که اندیشهٔ خود را بر اساس نظریهٔ فروید بنا می نهد، دیدگاه انسانی خویش را نیز بر آن می افزاید.

از نظر فروم، جوهرهٔ بهداشت روانی فرد، زاده تاثیر و تاثر و تقابل عوامل پیچیده است که از درون بخش های منطقی و غیرمنطقی شخصیت فرد پدید می آیند و رشد می کنند.

این کتاب، دیگر بار توجه مخاطب را به فروم به عنوان یک تحلیلگر و استاد هنر گوش دادن معطوف می سازد.

اریک فروم (۱۹۸۰-۱۹۰۰) بیش از نیم قرن، به عنوان یک روان کاو و دانشمند جامعه شناس برجسته و نیز خالق بسیاری از پرفروش ترین کتاب ها، از جمله هنر عشق ورزیدن، داشتن یا بوذن، آناتومی ویران سازی انسان، انسان برای خویشتن و هنر بودن که در ایران نیز چاپ شده، همواره مطرح بوده است.



